

# LIFE K. P. Vidyaratna, Bhatpara

## শ্রীকৃষ্ণপদ বি**ত্তারত্ন** ভাটপাড়া

আ্যাচ—:৩১০ মাল, ইং ১৯০৬—জুলাই

দক্ষিণা--- প্ৰীতি

প্রকাশক-

#### ত্রীশৈলজাকুমার ভট্টাচার্য্য

धर्फ वि. देकलाम त्वाम क्षे**र्हे, क**लिकांडा

দর্থেদায়েশ বৃদ্ধান্ত মুদ্ধান্ত কর্ম বা মুদ্রাদ্যায় হবেষ্কেং ক্ষালায়ায় স্ক্রিক

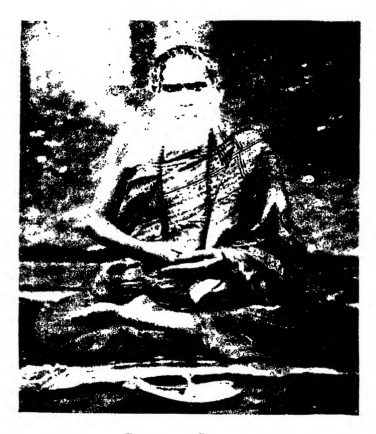
> প্রিন্টার—শ্রীসমরেক্সভ্গণ মন্নিক বাণী **প্রেস** ১৬, হেমেক্স সেন ষ্ট্রাট্ট, কলিকাত। ।

কীবনের মুদ্র বিষয়ে য়তি প্রবন্ধনাল বাণী প্রেসের সন্থাধিকারী ৮কগঝাতৃতক্ত সলাতৃপুত্র
শীমান কমিলার ললিত বাবুকে আমার আত্রিক আশার্কাদ।

## উৎসর্গ:

যা দেবী সর্ববভূতেষু চেতনেতাভিধীয়তে। নমস্তব্যে নমস্তব্যে নমোনমঃ॥

জীবের জীবন যিনি অচেতন ও চেতন। ভক্তিভারে নমি তাঁরে সমর্পিণু এ '**জীবন'**। প্রণত্তস্য ভক্তস্য



শ্রীকৃষণেদ বিভারত্ব

#### **PREFACE**

I have been asked by the esteemed author of this book to write a preface for it, and I comply with his request with exceeding pleasure.

Pandit Krishnapada Bhattacharyya, Vidyaratna, is widely known and widely respected for his profound and searching scholarship, his deep and genuine piety, and the universal benevolence of his nature. He has written many books in verse and prose-dealing generally with the ordinary topics of Sanskrit Scholarship. But in the present brochure he has chalked out a new line of enquiry for himself—he has busied himself with the tremendous problem of the origin of life. The thesis that he lays down is both simple and comprehensiveit is that the Sun is the source and origin of all the light, life and movement that we notice in the world--of all that play and interplay of forces which constitutes the baffling mystery of life; and he seeks to support this thesis by laving under contribution all the Science and Philosophy of the East and the West.

A bold and daring line of speculation like this is bound to prove disturbing to the self-complacence of many; it is bound to provoke keen and searching if not hostile criticism. But after all it is a fascinating world of enquiry to which the author has introduced us: and he deserves our gratitude for the courage with which he

has embarked upon this line of thought and the competent skill with which he has steered his way through it.

The translation, originally done by the author himself, has been revised by me almost right through, and in that way I claim a faint and humble connection with the work.

#### **AUTHOR'S FOREWARD**

I am deeply grateful to my friend, Professor J. L. Bannerjee, M.A., B.L., M.L.C., for his kindly doing the needful for this work and for writing the preface.

May I add here that it is my desire to present to my learned friends within a short time four other books which I have written? The first deals with the phenomenon of Earthquakes, in Bengali with English version; the second is a short life-sketch of His late Majesty King George V, in Sanskrit and in English; the third deals with the life of our present Emperor, Edward VIII, in Sanskrit with English translation; and the fourth is a treatise on Hindu Law in Sanskrit. The last treatise on Hindu Law is the Smriti of Raghunandana which was written about 500 years ago. My book which is a sketch on the same subject is based on the ancient Sastras suited to the modern age.

K. P. V.

### জীবন

5

রাত্রিতে আমার ভাল নিদ্রা হয় না। আমার মত অবস্থা অপরের ইইলে স্থানিদ্রার জন্ম হয়ত তিনি কবিরাজী তৈল বা অপর কোন ভাল ঔষধ ব্যবহার করিতেন। আমি কিন্তু ইহাতে পরম আনন্দিত। ভগবান্ আমাদিগকে কাজ করিবার জন্ম সৃষ্টি করিয়াছেন, ভাগাক্রমে নিদ্রা না ইইলে সেই কাজ করিবার অনেক সময় পাইতে পারি। আমি এক্ষণে জীবনের সন্ধ্যায় উপস্থিত, শীঘুই আমাকে এইবার এ সংসার ত্যাগ করিতে হবে। আমি অতিশয় ছংখিত যে মান্থ্য হইয়া কোন বিশেষ ভাল কাজ করিয়া যাইতে পারিলান না। স্বর্শনা ইহাই ভাবি.—এই চিন্তাতেই আমার রাত্রিতে ভাল যুম হয় না।

আজকাল কয়েক বংসর আমি যে ভাবে জীবন যাপন করিতেছি, সে ভাবে থাকিলে দীর্ঘজীবন অসম্ভব নহে। মানুষ যদি আহার বিহারাদিতে সংযত হইয়া এক নিয়মে স্বধর্ম-পথে থাকিতে পারে, তাহা হইলে তাহার ভীম্মের স্থায় ইচ্ছামৃত্যু হইতে পারে। রাত্রি ১০ দশটা হইতে প্রায় তিন ঘটা কাল আমি এ বিষয়ে চিন্তা করিতে লাগিলাম, এবং শক্তিলাভের জন্ম কাতরভাবে মহাশক্তি মহামায়ার শর্ণাপর হুইলাম। কয়েক দিন পরে হঠাং একদিন রাত্রি একটার সময়ে উদ্দাহটলাম। ইন্দ্রি-জয়পূর্বক স্তুশরীরে সংঘতভাবে স্বধর্ম-পালনে প্রবৃত্ত থাকিলে নিজের ইচ্ছামূল। অসম্ভব নতে। তবে ইন্দ্রির দাস অসংযত আত্মীয়ম্বজনের যথাকালে মৃত্যু কিরুপে নিবারণ করিতে পারিব ? আমি স-সারী মায়ামোতে আবদ্ধ, স্বজন-বিযুক্ত হইয়া দীর্ঘজীবন-ধারণ করা অতি ক্লেশকর। এ অবস্তায় আমার শীঘ্র-মৃত্যুক বাজনীয়। যখন আমার শীঘু মৃত্যু শ্রেয়ঃ মনে হইল, তথন ভাবিলাম, "হায় ৷ এতকাল আমি রুথা কাল-যাপন করিয়াভি.--এরূপ কোন কাজ করি নাই যাহা দারা আমি মরণের পরেও বাঁচিয়। থাকিতে পারি। গভার রাত্রিতে প্রতিদিন এই বিষয় চিন্তা করি, এবং কাতরভাবে মহাশক্তির শরণাপন হই। তখন মনে হইল যে ভাল কাজ করিলে মানুয মরিয়াও অমর হউতে পারে। বালাীকি, বেদব্যাস, কালিদাস, ভবভূতি প্রভৃতি প্রাচা ও সেকস্পিয়ার মিল্টন্ প্রভৃতি প্রতীচা কবিগণ মরিয়াও অমর হইয়াছেন, সত্য। কিন্তু কীর্ত্তিশরীরে তাঁহারা অমর্থ লাভ করিলেও মাধ্যাকর্ষণ-শক্তির আবিষ্কারক নিউটন প্রভৃতি বৈজ্ঞানিকগণের স্থায় কি চির-জীবিত হইতে পারিবেন ? এহিক সুখলিপ্স অধান্মিক বলোপজীবী গণ্ডমণ্ডের প্রাধান্ত হইলে ধর্মচর্চার সঙ্গে সঙ্গে দেশ হইতে জ্ঞান-চর্চার লোপ হইবে। এইরূপ ভাব যদি দেশে সহস্রবর্ষ বা আরও অধিককাল থাকে, তাহা হইলে দেশ হইতে বাল্মীকি প্রভৃতি মহাকবিদের নামও বরং ক্রমে লোপ পাইতে পারে, কিন্তু নবতরাবিদ্ধারক বৈজ্ঞানিক নিউটন প্রভৃতির নাম একেবারে লুপ্ত হুইবে না আমার বিশ্বাস। তাই এরপ কাজ আমাকে করিতে হুইবে বাহাতে আমার নাম কিছুদিন থাকিতে পারে। কি কাজ করিলে হয় ? আবার কয়েকদিন কাতরভাবে মহাশক্তিকে শ্বরণ করিতে করিতে একদিন কোনও নৃতন বিব্যের গবেষণা করিতে উদ্ধুদ্ধ হুইলাম। তথন মনে হুইল যে আমি ত কথনই বিজ্ঞানের বিশেষ চর্চচা করি নাই, তবে আমি কিরূপে কি বিষয়ের গবেষণা করিতে পারি ? মহাজ্ঞানী বৈজ্ঞানিকপ্রের বঙ্গের শুসন্থান শ্রীয়ক্ত শ্যার জে, সি বস্তুও "ত্মসাব্রুরর বঙ্গের শুসন্থান শ্রীয়ক্ত শ্যার জে, সি বস্তুও "ত্মসাব্রুরর বিশেষ চর্চচা করিরা শ্রুরর তাতে মুখ-তুঃখ-সম্মিতাঃ।" (১ম অধ্যায়) মন্তর এই মৌলিকভাব অবলম্বনে পাশ্চাতা-বিল্লায় নৃতন গবেষণা করিয়া শ্রনামধন্য হুইয়াছেন।

যাহা হউক আমিত আবালা পাশ্চাত্য বিজ্ঞান বিষয়ে আকাটগণ্ড, আমার একণে উপায় কি ? আবার কাতরভাবে সাক্ষনয়নে তজগনাতাকে ডাকিতে লাগিলাম, হঠাং 'জীবন'-বিষয়ে চিন্তা করিতে উদ্বুদ্দ হইলাম। তখন মনে হইল গণ্ডের গবেষণা লোকে হয়ত আদর করিতেও পারেন। তাই আমি সেই রাত্রি হইতে ঘোর নিশীথে আন্তরিকভার সহিত তাঁহার ধ্যান করিয়া ভাবিতে লাগিলাম। যেদিন যাহা তিনি মনে উদ্বোধন করিতেন আমি তাহাই লিখিয়া রাখিতাম। আজু সেই লেখাগুলি একত্র করিয়া আমার সম্মান ও স্নেহভাজন বিদ্বান ব্য়ুদিগের নিকটে উপস্থাপিত করিতেছি, আশা করি,

তাঁহারা সকলেই নিজগুণে কুপা-প্রদর্শনে এ গণ্ডের দোষ মার্জ্জনা করিবেন।

ঽ

জীবন কি ? ইহা এপর্যান্ত সম্পূর্ণরূপে স্থিরীকৃত হয় নাই। বেদ, উপনিষদ, পুরাণ, দর্শন, কোরাণ, বাইবেল প্রভৃতি অনেক ধর্মপুস্তকে অনেকেই অনেক কথা বলিয়াছেন, কেহই অগ্যাবধি ইহার সন্মতত্ত্ব স্থির করিতে পারেন নাই। আমি এ বিষয়ে উদ্বদ্ধ হইলাম,—যেটা সর্বসয় সকলশক্তির সার, বহিন, বিত্যুৎ, জল, গতি, তরঙ্গ প্রভৃতি সকল পদার্থের একমাত্র কারণ, প্রিদৃশ্যমান ব্যোমব্যাপী সর্ববস্তুপ্রকাশক সাঙ্গ সৌরতেজই এই সৌরজগতে বাষ্টিভাবে জীবাত্মা বা জীবন এবং সমষ্টিভাবে প্রমাত্মার স্বরূপ। এই পৃথিবাতে সকল জীবই ক্ষিতি, অপ্, তেজঃ, মরুৎ, বোম এই পঞ্ মহাভূতের সূক্ষ উপাদানময় বা তন্মাত্রময়। এই দেহ পঞ্চাতের বিকার এবং তেজটী পঞ্চাতের মধ্যে অন্ততম পদার্থ। সেই ব্যোমব্যাপী বহ্নি, বিত্নাৎ গতি, তরঙ্গ সকল শক্তির একমাত্র কারণ, সৌরতেজই জীবন। অনেকেই বলেন যে জীব মরিলে ব্যষ্টি পঞ্ছতময় দেহ পঞ্চমহাভূতে লীন হয়। পৃথিবী হইতে বহু লক্ষ যোজন দূরে অনন্তব্যোমে সূর্য্য বিরাজমান, তথাপি তাঁহার তেজে জীবগণ জীবনধারণ করিতেছে। এই পঞ্চত পরস্পর পরস্পরকে সর্বদা সাহাযা করে। জীবদেহের মধ্যে বা বাহিরে যেখানেই

বাোম বিগ্নমান, সে স্থানেই ব্যক্ত বা অব্যক্ত ভাবে তেজ আছে। সেই তেজ সূর্য্যের তেজ ভিন্ন অন্য কিছু নহে। সকল ভেজই সৌর্তেজের অংশ।

আদিকালে সৃষ্টির প্রারম্ভে আকাশ নীহারিকা-তমোময় ছিল। ঝ্যেদে আছে 'ততো রাত্রাজায়ত (ঝ্যুবেদ-সন্ধ্যাপদ্ধতি) মনুতেও আছে "আসীদিদং তমোভূতমপ্রজ্ঞাতমলক্ষণম্ অপ্রত্রকামবিজ্ঞেয়ং প্রমুপ্তমিব সর্ববতঃ"। (১ম. আঃ) পাশ্চাত্য বৈজ্ঞানিক পণ্ডিত-দিগেরও এই মত। Book of knowledge (Voll 1 and 11, Page 322 edited by Mr. A, Mee and others) এ লিখিত আছে, যে প্রথমে কিরপে পৃথিবী সৃষ্ট হইল।

"There is another curious fact, and this is that the kind of stuff the sun is made of is the same as the kind of stuff that the various planets are made of. It almost looks—does it not? as if our little earth and all the planets were once a part of the sun. The sun is made of the same stuff as the earth. The sun and all his planets were once one. Indeed, we believe that in the first stage the solar system was nothing else than a nebula like one of the very smallest of the thousands of nebulae that we now see in the sky.

ভাবার্থ—ইহা আশ্চর্যোর বিষয় যে সূর্যা যে উপাদান হইতে সৃষ্ট, সকল গ্রহই সেই উপাদান হইতে সৃষ্ট হয়েছে। আমাদের এই ক্ষুদ্র পৃথিবী ও অন্থান্য গ্রহণণ প্রথমে সূর্যোরই এক অংশ ছিল। এই সৌরজগৎ প্রথমে নীহারিকা-ত্রমাময় ভিন্ন আর কিছুই ছিল না।

ছান্দোগ্য উপনিষদে ৬ প্ন স্থায় ২য় খণ্ডে আছে "তদৈক্ষত বছ স্থাং প্রজায়েয় ইতি তরেজোইসজত। তত্ত্বজ একত বছ স্থাং প্রজায়েয় ইতি তর্নপোইসজত।" পরম ব্রহ্মের বছরূপ ধরিতে ইচ্ছা ইইলে তেজ ইংপর ইইল, পরে তেজ ইইতে জল ইইল। সেই নীহারিকাময় আকাশে পরব্রেম্মের ইচ্ছায় তৈজ্ঞ পরমাণ্ ইইতে তেজাময় স্থা আবিভূতি ইইলেন। প্রতীচা বিজ্ঞান মতে সেই স্থাইত ত্রজাগ্য অনেক গ্রহ ও পৃথিবী উৎপর ইইয়াছিল এবং পৃথিবী ইইতেই চন্দ্র আবিভূত। প্রকাণ্ড স্থা সতেজে অনবরত বিঘ্ণিত ইইতে থাকিলে বায় আবিভূতি ইইল, উহা চারিদিকে প্রবল বেগে প্রবাহিত ইইয়া পৃথিবীকে ব্যাপিয়া ফেলিলে পৃথিবী বায়ুময় ইইল।

তরল পৃথিবীর উপরিভাগ বায়ুর শক্তিতে কঠিন হইয়া গেল, এবং সৌরতেজে নীহারিক।গুলি জলে পরিণত হইলে পৃথিবীর অধিকাংশন্তান জলে পরিপূর্ণ হইল। অভ্যন্তর ভাগ পূর্ববং তরল ও উন্ধ রহিল। উহাই (ঐ ভাগই) আয়েয়গিরি ও উন্ধপ্রস্ত্রবণরূপে মধ্যে মধ্যে পৃথিবী হইতে বাহির হইতে থাকিল। পৃথিবীর আবিভাবের সমকাল হইতেই স্থাতেজ হইতে বিছাতের স্ক্র কারণ ইলেকট্রন্ বাহির হইয়া পৃথিবী ও ভংসন্নিহিত বোমতল অবাক্তভাবে ব্যাপিয়া রহিল। এককথায় বলিতে গেলে এই সৌরজগতে যাহা আমরা দেখিতেছি, যে সকল বস্তু উপভোগ করিতেছি, যেরূপে চৈত্যু লাভ করিয়া সুস্থ ও সবল হইয়। আছি, সূর্যাই সেই সকলের মুখ্য ও গোণরূপে একমাত্র কারণ। তবে বোাম সূর্যা হইতে হয় নাই। উহা আদিকাল হতে বরাবর আছে। সূর্যা আবির্ভাবের পূর্বেদ আবির্ভূত বস্তুসকলের কারণ পরমাণু-সমষ্টিময়-তমোরূপে ছিল, প্রলারের পরে ও সেইভাবেই থাকিবে। উহা আপাততঃ বাহ্য দৃষ্টিতে শৃন্ম হইলেও তেজঃ প্রভৃতি সকলের আধার। আধার ভিন্ন আধেয় সূর্য্যাদি থাকিতে পারিত না। তাই বিশ্ব ত্রন্যাণ্ড ব্যাপা বিশাল (যাহা অপেকা বৃহং আর দিতীয় নাই) ব্যোমই নিরাকার ত্রন্সের প্রতিরূপ। এ ব্যোমের মধ্যে অব্যক্ত আভান্তরীণ তেজ অংশই সূর্যারূপে প্রকাশিত।

আমর। পরম ব্রহ্ম বা প্রমেশ্বরকে দেখিতে পাই না, তাঁহাকে অনন্তজ্ঞানময় ও তেজাময় বলিয়া জানি ও গায়ত্রীদ্বারা তাঁহার উপাসনা করি। উপাসকদিগের পরিভৃত্তির জন্য
সেই ব্রহ্মই তেজাময় সূর্যারূপে আবিভূতি। তাই গায়ত্রীর অর্থ
ব্রহ্ম ও সূর্যো সমান-ভাবে প্রযুক্ত হয়। এই ব্যোমে আদিকাল
হইতে পার্থিব সকল বস্তুর কারণ প্রমাণু আছে। তাই
উহাতে প্রাত্ত্তি সূর্যাদি-গ্রহাদিতে ও সেই সকল প্রমাণু
বিজ্ঞমান, ইহা আমর। অন্তমান করিতে পারি। তাই সূর্যা
হইতে আবিভূতি পৃথিবী ও উন্ধাপিণ্ডে সেই সকল বস্তুর
উপাদান (stuff) আমরা প্রায়ই প্রত্যক্ষ করিয়া থাকি।

এই সৌরজগতে বোমতলে স্বতেজের শক্তিতে অবিরত বিঘ্ণিত ভাস্কর হইতে পরি-দৃশ্যমান পৃথিবী, জল, তেজ (বহিন্, বিহাং) প্রভৃতি প্রায় সকল পদার্থই প্রাহভূতি হইয়াছে। এক ভাঙ্গরের সহিত গৌণ ও মুখ্যভাবে সকল পদার্থ সংস্কৃষ্ট আছে বলিয়া প্রতিমহাভূতেই প্রত্যেকের কিছু কিছু ধর্ম্ম বিজমান। বেদান্ত-দর্শনের পঞ্চীকরণটা (combenation of the five elements in certain definite proportion) ভাল করিয়া বৃঝিতে পারিলে এ সকল বিষয়ও মনে স্পষ্টরূপে প্রতিভাত হইতে পারিবে। পূর্নেবই উক্ত হইয়াছে যে বিঘূর্ণিত সূর্যামগুল হইতে বিত্যাতের আদি কারণ ইলেক্ট্রন্ বা বিত্যাতের সুক্ষ্ম উপাদান সর্নদা বাহির হইয়া ব্যোমতলে বায়ুমগুলে অব্যক্ত ভাবে বিরাজমান আছে। প্রতীচা শিক্ষিতাগ্রণী শ্রীযুক্ত আর্থার্ মী সাহেব প্রভৃতি পণ্ডিতগণ নিজ সম্পাদিত পুস্তকে এ সম্বন্ধে লিখিয়াছেন,—

"The hot matter that makes up the sun is in ceaseless violent movement giving out electrons. On all sides without end, the sun is pouring out not only heat and light, but also these tiny particles which rush through space, and probably account for some of things which happen in the solar system. We already know that there are no compounds in the sun and why that is so.

When we study the light of the sun, we are able to find out what elements it mainly contains, or at any rate what elements are contained in its outer parts. The corona of the sun seems to consist mainly of hydrogen. Nearer the body of the sun, we find proof of the existence

of the gases or vapours of many elements which we know well and which can be found in our own bodies—hydrogen, lime, magnesium (which gives such a bright light when it is burnt), sodium, and iron; and besides iron a large number of other metals well-known on the earth.

(The marval of the sun's great power in all our daily lives).

We know that he is what he has been since life first appeared on earth, and what he must continue to be so long as life remains on earth, —the great source of the power which, mainly in the form of light and heat, and also in other ways which we are only beginning to understand, sustains all life, makes the rain and the rivers. gives every visible part of the earth its light and colour snd beauty, supplies the food of the green plants upon which we feed, and so works in our muscles every time we move, in the eyes which see the beauty of the earth and of the sun itself, and in the brains by means of which we try to learn how all these things came to be." (Book of Knowlege VII & VIII Vols.) "We could not live without the sun and we cannot know too much about it."

(I-II Vol.s)

ভাবার্থ,—( সর্বাদা সূর্য্য হইতে বিচ্যুতের উপাদান ইলেক-

ট্রণের উংপত্তি ও আমাদিগের জীবন-ধারণে স্থােরে আশ্চর্যা
শক্তি )। স্থা চইতে উত্তাপ, তেজ ও আলােকের সহিত
বিত্যাতের উপাদান ইলেক্ট্রণ সর্বাদা বাহির চইতেছে।
স্থাের বহির্ভাগে হাইড্রাজেন্ আছে, আর অক্যান্স অংশেও
আমাদের দেহের অন্তর্রপ প্রােজনীয় হাইড্রাজেন,
মাাগ্নেসিয়া, লৌহ প্রভৃতি ধাতুর গাাস ও অন্যান্স বিবিধপ্রােজনায়-বস্তর গাাস বাপাদি আছে। স্থাই পৃথিবীর
আলােক ও উত্তাপের কারণ এবং ইহাই জীবন-ধারক জল,
রং, সৌন্দর্যা ও আমাদিগের খাল্য বৃক্ষ-লতাদির পরিপােষক
গাাস উৎপাদন করিতেছে। স্থাই আমাদের জানলাভ,
দৃষ্টিশক্তি ও মস্তিক্ষের একমাত্র কারণ। এই সৌর জগতে
আা্রোংপার বিতাং-শক্তির সাহাােয়া স্থা প্রায় সকল কাথাই
গৌণ ও মুখাভাবে করিতেছেন।

এই সৌরজগতে সুর্যোর তেজঃ সমুদয় আকাশে বাক্ত ও মবাক্ত ভাবে পরিবাপি আছে। দেহমধান্তিত আকাশেও যে আছে তাহা বলা বাতলা। সেই দেহমধান্তিত সাঙ্গ সৌরতেজই জীবগণের জীবন। সৃষ্টির পূর্নের সদসং-রূপে বর্ণিত সকলের আদি ও আধার নীহারিকাতমোময় তমোগুণপ্রধান নিরাকার বোমই রক্ষের স্বরূপ উক্ত হইয়াছে। বেদে আছে তদৈক্ষত একোইইং বহুঃস্থাম্। ব্রন্মের ইচ্ছান্তসারে সত্ত্ব, রজঃ, তমঃ এই তিন গুণ আবিভূতি হইল। তেজঃ প্রকাশময় সত্ত্ব; মরুং,—পদার্থ-সঞ্চালক কার্যাময়,—রজঃ, ব্যোম,—বাক্ত-হাবাক্ত সকল বস্তুর আদি ও লয়ের স্থান,—তমঃ।

বোম তমোগুণময়, অপর তুইটা গুণও আদিকাল হতে বোমের নিকটে বরাবর ছিল, এখনও আছে,—প্রলয়ের পরেও থাকিবে। ব্রন্সের স্থায় ইহার অস্তিহ বেদাদি-শাস্ত্রেও প্রমাণিত। "সদেব সৌমোদমগ্র আসীং একমেবাদিতীয়ন" "আসীদিদং তমে। ভূতম" (মন্ত)। ইহা বোম ও রক্ষে লক্ষিত। পরম ব্রহ্ম সৃষ্টির অভিপ্রায়ে সত্বগুণময় তেজোরূপে সমুদয় দৃশ্যমান পার্থিব পদার্থের কারণ সূর্য্য-নামে স্বয়ং **আবিভূতি হইলেন।** মরুং বরাবর তাঁহার সলিধানে অবাক্তভাবে ছিল, সূর্যা প্রকাশিত চইলেই মক্তের শক্তি ব্যক্ত হইল। তখন সূর্যা প্রবল মরুতের বলে স্বতেকে স্বর্ন। ঘূৰ্ণিত হইলে পৃথিবী প্ৰভৃতি অনেক গ্ৰহ সূগ্য হইতে আবিভৃতি হইল। সেই সময়ে ইলেক্ট্রুও বাহির হইতে থাকিল। অসীম সৌরতেজে নীহারিকাগুলি জলরাশি রূপে পরিণত হুইল। ইহাতে প্রমাণিত হুইল যে তেজঃ, মুক্রং ও ব্যোম এই তিনটা মৌলিক পদার্থ। ক্ষিতি ও সপ্ (পৃথিবী ও জল) তেজ ও মকং হইতে ক্রমে আবিভূতি ৷ স্ত্রাং এই তুই পদার্থ ব। ভূত মহাভূত-রূপে পরিণত হইলেও, তেজঃ মরুতের অন্তর্গত,--সন্তাদি ত্রিগুণের মধ্যবর্তী পৃথক বস্তু নহে। পৃথিবীতে সমূদয় জীব এই পঞ্চূতময়, এই ত্রিগুণ হউতেই সৃষ্ট হুইয়াছে। বৈজ শাস্ত্রে আছে সজীব-দেহ মাত্রই পিত্র বাত ও শ্লেমার আধার। অব্যক্ত সত্ত, রজঃ, ত্যোগুণের বা তেজঃ ( ও তজ্জনিত ক্ষিতি ও অপ্ ), মরুং, ব্যোমাদি মহাভূতের পিত্ত, বায়, শ্লেম্মাই স্থল বা ব্যক্ত পরিণাম।

জীবগণ তেজঃ, মরুং প্রভৃতির আশ্রয় হওয়াতে ক্ষিতি ও অপেরও আশ্রয় বা বিকার, তাহা বলা বাহুলা।

এক্ষণে সন্দেহ হইতে পারে, যথন ক্ষিতি, অপ . তেজঃ, মরুৎ, বোম এই পঞ্ভূতময় দেহ, নিশাস-প্রশাস-বায়ু-দারা আমরা জীবন-ধারণ করিতেছি ;—এবং মৃত্যু হইলে লোকে বলে, "প্রাণ বায়ু বহির্গত হইয়াছে"—তখন এই পঞ্চতের মধ্যে বায়ু জীবন না হইয়া তেজঃ, কিরূপে জীবন হইতে পারে ? উত্তর,— বায়ু ও আকাশ একমাত্র-সৌর-তেজ-দারা প্রকাশিত হইয়া নিজ নিজ কার্যা করিতেছে। তেজ-দারা অনুপ্রাণিত না হইলে বায়ু ও আকাশ স্ব স্ব কার্যা সম্পাদনে অক্ষম হইত। যেরূপ বাহিরে আকাশে সূর্যোর উদয়ে জগং প্রকাশিত হইয়াছে বলিয়াই আমরা তাঁহার আলোকে জ্ঞানলাভ করিয়া বায়ুও আকাশ প্রভৃতি পদার্থসকল অনুভব করিতে পারিতেছি, সেইরূপ দেহমধ্যে অব্যক্ত সাঙ্গ বা পুণ সৌরতেজ দারা (প্রকাশময় সত্তগুণ দারা) অন্তপ্রাণিত বা শক্তিমান হুইয়া মরুৎ ও আকাশ নিজ নিজ কার্যা করিতে পারিতেছে। তেজের অনুপ্রাণনা বিনা এ তুটা কার্য্য করিতে অক্ষম হইত। আমরাও ইহাদের কার্যা অন্তভব করিতে পারিতাম না। আমরা পাথিব জীব যখন সর্বাদা বায়ু-মণ্ডলের মধ্যে বাস করি, মানুষ মরিয়া গেলে ইন্দ্রিদ্ধারাদিতে তথনও আকাশ বর্ত্তমান থাকে, এবং যেখানে আকাশ, সেখানে অব্যক্তভাবে বায় নিশ্চয়ই আছে। কিন্তু বায়ু তখন থাকিলেও তেজোরূপ জীবন নির্বাপিত হওয়ায় মৃত-ব্যক্তি আর নিশাস প্রশাস লইতে পারে না। তাই এই পঞ্চ্তের মধ্যে তেজের প্রাধান্তবশতঃ তেজই জীবন। তমোগুণময় আকাশে বিরাজমান হইয়া তেজঃ সর্বাত্র প্রাধান্ত করিতেছে। যেরূপ সদৈন্ত সেনাপতি সমরে বিজয়ী হইলেও, "অমুক রাজা বিজয়ী হইলেন" লোকে বলে, সেরূপ বায়ু নিশাস-প্রশাসরূপে আকাশ বায়র আধাররূপে কার্যা করিলেও, তেজের প্রাধান্তবশতঃ তেজকে জীবন বলা হইল। আকাশ ও বায়ু তেজোরূপ জীবনের সহকারী মাত্র।

9

পদার্থবিদ্-বরেণা তরামেক্রস্থানর ত্রিবেদী তাঁহার লিখিত 'জিজ্ঞাসা' পুস্তকে ১৫১ পৃষ্ঠায় 'এক না ছই' প্রবন্ধে লিখিয়াছেন "মন্তুয়োর শরীর জড়পদার্থ সন্দেহ নাই। কিন্তু মন্তুয়োর শরীর জীবন্ত-পদার্থ। জীবন কি ?—নানাবিধ গতির সমষ্টিমাত্র। জড়বাদী একপদার্থ ভিন্ন ছই-পদার্থ মানে না। একমাত্র জড় জগৎ, গতি জড়ের ধর্ম। গতির বিভিন্ন মূর্ত্তি। কখন স্রোত, কখন ঢেউ, কখন ঘৃণী! গতির বিভিন্ন-মূর্ত্তি অনুসারে তাড়িতক্রিয়া চৌষকক্রিয়া, আলোকক্রিয়া রাসায়নিক-ক্রিয়া জৈবক্রিয়া প্রকাশ পাইতেছে। জীবন নানাবিধ গতির সমষ্টিমাত্র, জীবনে গতির ব্যাপার জটিল বা ছর্বেনাধ।

আমরা কোন গতিই ব্যিতে পারি না। আতা মাটীতে প্ডে,—কেন পড়ে গ মুজান-কণিকা উদজান-কণিকার প্রতি ধাবিত হয়, --কেন হয় প অঙ্গার-কণিকা ও উদ্জান-কণিকা আর পাচট। কণিকার সহিত যুক্ত হইয়া বিচিত্র জীবন-ক্রিয়ার উংপাদন করে.—ইহা অধিক আশ্চ্যা হইল কিসে প ইহার উত্তর দেওয়া কঠিন।" সতবড বৈজ্ঞানিক ইহার উত্তর দিতে কয়িত হইয়াছেন। ইহার একমাত্র উত্তর, যিনি এই জড-জগতে যাবতীয় গতি বা শক্তির কারণ, সেই সাঙ্গ-মৌরতেজ-প্রভাবে ঐ সকল পদার্থ মিলিত হটয়। জীবন-উৎপাদন করিতেছে। সৌরতেজের প্রেরণা বা প্রভাব না থাকিলে এঞ্লি মিলিত হইতে পারিত না। মিলিত না হইলে জড়দেহে চেতনাময় জীবন আবিভূতি হইত নং। নাইট্রোজেন, অক্সিজেন, কারবন, হাইড্রোজেন প্রভৃতি বাম্পের উংপাদক ফুর্যা নিজ তেজে ও স্বতেজ হুইতে উৎপন্ন অঙ্গতেজ বা ইলেকট্রনের বলে বা তরঙ্গে উক্ত পদার্থ সকল মিলিত করিয়া জডজীবদেতে জীবন-সঞ্চার করিয়াছেন। এবং কেবল জীবন দিয়াই সূৰ্যা নিশ্চিম্ন নহেন। নিজ তেজ-আলোক ও বিবিধ-কিরণ-দারা জীবগণকে জীবিত রাখিয়া জীবের পীড়াদি উপশম করিয়া তাহাদিগকে রক্ষা করিতেছেন। কেবল রক্ষা কেন, স্বতেজে বিহাতের উপাদান ইলেকট্রন সৃষ্টি করিয়া জীবনের শক্তি বর্দ্ধনপূর্বক বার্তাবহাদি-যন্ত্রের প্রয়োজক হইয়া আমাদিগকে সর্ববতোভাবে স্থ্যী করিতেছেন।

প্রাচীন পণ্ডিত-দিগের মতে সূর্য্যের সাত বর্ণের সাতটী

কিরণ: বৈদিকযুগে ঐ কিরণ ৭টা রথবাহিনী অশ্বী বলিয়া প্রসিদ্ধ। ঋগুবেদে আছে "অযুক্ত সপ্ত শুদ্ধাবং সূরো রথস্ত নপ্তাঃ তাভিযাতি স্বযুক্তিভিং" ঋণ্ণেদ ( সন্ধ্যাপদ্ধতি )। সর্থাৎ সূর্যা তেজস্বী ৭টা স্বাধী নিযুক্ত করিয়। তাহাদারা তিনি রুথে গমন করিতেছেন। আধনিক বিজ্ঞানের মতে সূর্য্যের ৭ সাত অপেক। অনেক অধিক কিরণ আছে। এ কিরণগুলির তরঙ্গ বা গতিশক্তি খুব বেশী ইচা বলাতে প্রকারান্তরে কিরণগুলিকে অধের মত বেগশালী বলা হইয়াছে। সূর্যার একটি নাম সহস্রশ্মি অর্থাং সূর্যোর অসংখ্য-কির্ণ, পৌরাণিক যুগে সূর্যোর অসংখা কিরণ স্বীকৃত হইয়াছে। আধুনিক বিজ্ঞানের মতে কির্ণগুলি এই.—১ Hertzian waves 5 Infra red, 5 Red, 8 Orange, & Yellow, ७ Green, 9 Blue, ৮ Indigo, > Violet, >0, নতন আকিক্ষত Ultra Violet ১১ X'ray। দশম ও একাদশ কুত্রিম কিরণের সাহায্যে ডাক্তারেরা অনেক কঠিন-রোগ নির্ণয় করিয়। তাহার স্থবাবস্থ। করিতেছেন। বৈজ্ঞানিক-দিগের চেপ্তায় ক্রমে সূর্যোর সহস্র কিরণও আবিষ্কৃত হইবে। ফলতঃ যদি আমরা প্রতিদিন বিবেচনা পূর্বনক সূর্য্যালোকে অধিকক্ষণ থাকিয়া বায়ু সেবন ও পরিভ্রমণ করি, আমাদের কোন পীড়া হয় না।

প্রায় ১৫ বংসর পূর্নের ১৯১১ সালে—সামি তখন কটক কলেজে ছিলাম, কটকের সিভিল সার্জন্ কর্ণেল উইলসন্ সাহেব আমার নিকটে বাংলা পড়িতেন। তুর্ভাগ্যবশতঃ আমার সেই সময়ে ভীষণ বিপদ্ উপস্থিত হইয়াছিল। নিউমনিয়া রোগে আক্রান্ত হইয়া আমার জ্যেষ্ঠ পুত্রটী ভাট্পাড়ায় মারা যায়। যগ্রপি প্রথম হইতেই ডাঃ শ্রীযুক্ত নীলরতন সরকার প্রভৃতি বড় বড় ডাক্তারেরা তাহাকে অনেকদিন দেখিয়াছিলেন, তথাপি সে রক্ষা পায় নাই। এ বিপদের কিছদিন পরে আমি ডাক্তার উইলসন সাহেবকে বলিয়াছিলাম এলোপাাথিক চিকিৎসা না করাইয়া যদি হোমিওপ্যাথিক চিকিৎসা করাইতাম তাহা হইলে, হয়ত আমার পুত্রটা রক্ষা পাইত! তথন সাহেব একখানি বড় পুস্তক খুলিয়া পাঠ করিয়া বলেন যে এলোপ্যাথিক ও হোমিওপাাথিক চিকিৎসায় শতকরা ৫০টা নিউমোনিয়া রোগী আরোগ্য লাভ করিয়াছে, ইহা এতিহাসিক সত্য। কিন্তু এক সময়ে আফ্রিকায় সৈত্যগণমধ্যে কলেরা ও নিউমোনিয়া রোগ হইয়াছিল। তাহাদিগকে চিকিৎসা করাইবার স্থবিধা হয় নাই। রোগীরা খোলা মাঠে রৌদ্র-বাতাদে পড়িয়াছিল। ক্রমে জানিতে পারা গেল যে তাহাদের মধ্যে প্রায় সকলেই অর্থাৎ শতকরা নব্ব ই জন লোক উক্ত রোগ হইতে রক্ষা পাইয়া বাঁচিয়া ছিল। প্রমাণিত হইয়াছে যে একমাত্র সূর্যোর কিরণই নিউমোনিয়া ও কলেরা প্রভৃতি কঠিন রোগের বীজাণু ধ্বংস করিয়া রোগীকে স্থুন্থ করে। খুব পীড়ার সময়ে আমার 🗸 পুত্ৰ বুক হইতে তুলা ফেলিয়া দিতে, সকল জানালা খুলিয়া দিতে ও ঘরের বাহিরে ছাদে রৌদ্রে লইয়া যাইবার জন্ম বিশেষ করিয়া বলিত, ডাক্তারের অমতে কাজ করিতে পারি নাই। সূর্য্যালোকে ও খোলা বাতাসে যাইলে সে যে সুস্থ হইতে পারিত, তাহার অন্তরাত্মা জানিত বলিয়াই প্রকৃতি দারা পরিচালিত হইয়া সে ঐরপ বলিয়াছিল। আমরা কেহই তাহার কথা শুনি নাই, তাই তুর্ভাগ্যবশতঃ তাহাকে অকালে হারাইয়াছিলাম।

এই পৃথিবীতে যেখানে আকাশ বা ঈথর সেই খানেই বায় এবং সেই স্থানেই বিত্যুতের কারণ ইলেকট্রন আছে। ইলেকটুন-গুলি সূর্যাতেজ হইতে উৎপন্ন হইয়া সর্বন্য পৃথিবীর সন্নিহিত বহিংস বা দেহ-মধাস্থিত সকল আকাশে অবাক্তভাবে বিবাজমান থাকিয়া জীবনী-শক্তি বৃদ্ধি করিতেছে। ইলেকট্রন আকাশে অব্যক্তভাবে থাকে বলিয়া আমৱা অতি অনায়াসে সামাগ্য উপায়ে বিতাৎ বাহির করিতে পারি। বিতাৎ-শক্তির সাহাযা ভিন্ন কোন জীবই উৎপন্ন হইতে পারিতনা, ইহা অনেকেই জানেন। তুইটা পদার্থ ঘর্ষণ কবিলেই বিতাৎ বাহির হয়। আমরা যথন কিছুক্ষণ জুইহস্ত ঘর্ষণ করি, তংক্ষণাং আবিষ্কৃত বিতাংশক্তিতে হস্ততল উত্তপ্ত হয়। চোখে মাকড পডিলে বা কোনও কারণে চোথে যন্ত্রণা হুইলে আমর। সেই তপু হস্ত চোথে দিয়া স্বস্ত হই। সৌর-তেজ:-সম্ভত বিছাৎ জীব-সৃষ্টির নিদান ইহা অন্তভ্ব-সিদ্ধ। পূর্বেই উক্ত হুইয়াছে যে নাইট্রোজেন, অক্সিজেন, কারবন হাইড্রোজেন প্রভৃতি বাষ্পের উৎপাদক সূর্যা। এ সকল বাষ্প বহিঃস্থ ও দেহস্থিত সকল অংশেই সর্বদা বর্তমান আছে। সূর্য্যতেজে গতি-শক্তিশালী ইলেক্ট্রন্গুলির তরক্ষের পরিচালনায় ঐ গ্যাসগুলি মিলিত হইয়া জীবনীশক্তি সম্পাদন করিতেছে।

এই দেহ পঞ্ভূতময় বলিয়া আমরা পার্থিব ও জলীয় বস্তুদারা জীবন-পোষণ করি। জীবনপোষণের জ্ঞা আমরা ত্বপাদি দেবন করি। ছঞ্জের সার-অংশ, নবনীতের বিকার ঘত তেজঃ ব**লিয়া প্রসিদ্ধ।** সূর্যা, বিচাং, বক্তি, ঘুড, শুক্র প্রভৃতি সকল বস্তুই তেজঃ। তুগ্ধ-সেবনে সদেহস্তিত তেজঃ বা জীবন শক্তিমান হয়। শৈশবে মাতার স্তক্তম পান করি। **তাহাতে** মাতার তেজঃ বা বৈহাতিক শক্তি পাইয়া দিন দিন বলবান হই। সমান্ত্রপপদার্থ হুইতেই আমরা সমধিক **শক্তি লাভ** করি। তাই শিশুর পক্ষে মাত্রগ্ধ অতি উপকারী। তার পরই অক্যান্য পশুদিরের মধ্যে গো-তুগ্ধই সতি **উপকারী।** কারণ গাভীতে তেজ: বা বৈত্যতিক শক্তি অধিক আছে। তাই গোতুগ্ধ-পানে আমর। স্বল হই। বলা বাহুল্য, কেবল তুগ্ধপানেই দীর্ঘ জীবন লাভ করিতে পারি। গোমুত্রেও গোবরেও বৈচ্যতিক শক্তি আছে বলিয়া উহার ব্যবহারেও আমরা বিশেষ-রূপে উপকৃত হট। গোমূত্র বা **চোনার সেকদারা** প্লীহা-যকুং আরোগ্য লাভ করে। যাহার যেরপে শরীর ও যে দেশে জন্ম ও যেরপ জলবায়ুতে অভান্ত, তদনুসারে যদি সেই বাক্তি প্রভাহ একনিয়মে আহারাদি করে, তাহাদারা দেহস্থিত বৈছ্যতিক শক্তির সামঞ্জন্ম থাকে, একদিনের জন্মও তাহার পীড়া হয় না! পীড়া ১ইলে বুঝিতে হইবে যে আহারাদির অনিয়মে তেজঃ মন্দ হইয়াছে। **দেহস্থিত তেজঃ** বা বিত্যুং তুৰ্ববল হুটলে বায়ু শ্লেমার প্রকোপ হয়। তাহাতে ক্রমে আহারে

অরুচি ও নানারূপ পীড়া হয়। যেরূপ কলকারখানায় জলাদি ও অন্যান্য সকল যন্ত্র ঠিক থাকিলেও বহ্নির শক্তি মন্দ হইলে কল আর চলেনা, সেইরূপ দেহস্থিত তেজঃ হীন-শক্তি হইলে পচনক্রিয়া শক্তি আর পূর্বেরর ক্যায় থাকে না. তাহাতেই ক্রমে ক্রমে নানা রোগ উৎপন্ন হয়। যাহাতে তেজের শক্তি সবল থাকে এরপ আহারাদি করিতে হইবে। দেহস্থিত বায়র যাহাতে গতিপথ অবারিত থাকে, তাহার ব্যবস্ত। করা কর্ত্রা। অধিক শ্রম বা অল্প্রশ্রম করা উচিত নহে। সহা ও আবশ্যক্ষত নিজ দেহ ও শক্তি অনুসারে শ্রমাদি করা বিধেয়। সমুদ্য় দেহেই আকাশ ব্যাপ্ত, দুশ-ইন্দ্রিয়-দারে আমরা তাহা উপলব্ধি করি। এমন কি নখের মধ্যেও আকাশ আছে, এইজন্ম 'নখাকাশ'-কথাটি প্রচলিত মাছে। এই আকাশ বা বোাম সকল মহাভূতের আদি-আধার। যাহাতে দেহ-মধ্যে আকাশের স্থান অব্যাহত থাকে, তাহা কর্ত্ব্য। সেইজন্ম শাস্ত্রে আছে, উদর পূর্ণ করিয়া ভোজন করা উচিত নহে। আহার্য্য বস্তুর তিনভাগ খাইবে, এক ভাগের কিছু অংশ পেয় জলে পূর্ণ করিয়া আর কিছ অংশ দেহস্থ বায়ুর চলাচলের জন্ম রাখিয়া দিবে। বাহিরে আকাশ যেরূপ তেজঃ ও বায়ুর স্থান, দেহস্ত আকাশ ও সেইরূপ তেজঃ ও বায়ুর আধার। আকাশের স্থান অব্যাহত বা অবারিত রাখিলেই শরীর স্বস্থ থাকিবে।

বাোম, তেজঃ প্রভৃতি সকল ভূতের আধার বলিয়। আধেয় তেজঃ প্রভৃতির কার্য্য করিবার সাহায্য করে। অনেকেই বোদ হয় প্রতাক্ষ করিয়াছেন, যেখানে আগুন খুব ছলে (ঘরে আগুন

লাগিলে), দেখানেই আকাশে প্রবল বায়ু বহিতে থাকে। যেথানে জলরাশি বা সমুদ্র সেথানেই মহাবায়ুর আবিভাব। অর্থাৎ পাঁচটি মহাভূতই বিশেষ ঘনিষ্ঠ ভাবে সম্বন্ধ,—প্রস্প্র পরস্পরের সাহায্য করিয়া থাকে। তেজের শক্তি বা তরক্তে পরিচালিত হইয়া দেহমধ্যে মরুং (বায়ু) আমাদিগের ভুক্ত-খাজদ্রবা হইতে সার রক্তাদি পোষণ করে, এবা উক্ত বায়ুই (भारत প্রাণ, অপান, সমান, উদান, ব্যান নামে প্রসিদ্ধ) আহারাদির সার গ্রহণ-পূর্বক রক্তাদিতে পরিণমন ও মল মৃত্র-অংশকে পৃথক করিয়া জীবনী-শক্তি বৃদ্ধি করে। বাহিরে যেরূপ ষ্টামের (বহ্নি-বিত্যুং-জলাদি-সম্ভত বাপের) তেজে কল পরিচালিত হুইয়া বাষ্পীয়্যান-বাহনাদি প্রায় প্রয়োজনীয় সকল কার্যা সম্পাদন করে, সেইরূপ দেহ-মধ্যে সৌরতেজও আত্মোংপর বিত্যাৎ-শক্তির সহিত মিলিত হইয়া স্বীয় তরঙ্গ বা শক্তিতে প্রাণাদি বায়ু-সকলকে কার্যা করাইতেছে। এই বিজ্ঞানটি আর্য্য ঋষি গণের বিশেষ পরিজ্ঞাত ছিল। তাই গায়ত্রীর সর্থ,—এই সর্বলোক-বাপ্ত জগতের প্রকাশক আমাদিগের হিতকারী বলিয়া প্রার্থনীয় সবিতা,—জগতের সৃষ্টিকর্তা বা প্রকাশক প্রমব্রহ্ম বা সুর্য্যের তেজ যেন আমরা ধ্যান করি! যিনি আমাদিগের বদ্ধিকে কার্যা করিতে নিযুক্ত করিতেছেন। সবিতার অর্থ পরমবন্ধ ও সূর্যা। কারণ সূর্য্যের উদয়ে তমোভাব হইতে জগতের প্রকাশ বা আবির্ভাব। তাই গায়ত্রী দ্বারা সূর্যোর ধ্যান অর্থও সমৃক্তি-মৃক্ত নহে। এই সৌরজগতে সূর্য্যের তেজই সর্ব-প্রধান তেজঃ। ইলেকট্রন্ (বিহাতের সূক্ষা উপাদান ) ও

সক্যান্য যাবতীয় তেজ ও অগ্নি এই সূর্য্য তেজ হইতে আবিভূতি। সূর্য্যকান্ত-মণির উপরে সূর্য্যতেজ পড়িলে নিকটে তুলা বা সোলা থাকিলে উহা প্রশ্বলিত হইয়া অগ্নি উৎপাদন করে। ইহা পুর্বেট উক্ত হইয়াছে যে ঘণীয়মান সূর্যার তেজ হইতে পৃথিবী আবিভাবের পরেই বিচাতের কারণ ইলেকট্রন গুলি মাবিভূতি হইয়া উদ্ধতন আকাশ বাাপিয়া পৃথিবীর সলিহিত আকাশ ও পার্থিব-জীব-দেহ মধাস্ত আকাশে সর্বন্য বিরাজমান আছে। সহস্রকিরণ-রবির কিরণ যাহা আকাশ দিয়া পথিবীতে আসিতেছে, তাহার সহিত পথিবী-সন্নিহিত আকাশবাপ্ত ইলেকট্রনের যে কিছু সংযোগ হইতেছে ভাহা বলা বালুলা। এইজন্য Hertzian waves প্রভৃতি সুর্বোর প্রায় সকল কুত্রিম কিরণ ইলেকট্রন দ্বারা অনুপ্রাণিত হইয়া অধিক তরঙ্গ বা গতি শক্তি প্রকাশ করে। এক কথায় বলিতে গেলে সৌরতেজই কখনও বিত্যুৎরূপে কখনও বা বৈশ্বানররূপে সব জীবের মধ্যে অন্নাদি পচন ক্রিয়া দারা আমাদের জীবনী-শক্তি বৃদ্ধি করেন। যেখানে আকাশ সেই খানেই বায়ু, ও দেইস্থানেই অব্যক্ত ভাবে সৌরতেজ ও ইলেকট্রন আছে।

সমৃদ্য় তেজের আদি কারণ প্রমন্ত্রন্ধ অদৃষ্ট, আর দৃষ্ট সবিতাদেব। তাহা হইতেই অক্সিজেন্ প্রভৃতি গ্যাস আবিভূতি হইয়া দেহমধ্যে বর্ত্তমান আছে। ঐ গ্যাস সকলের অব্যক্তভাবে সংযোজক সাঙ্গ-সৌরতেজকে আমরা এই জড়দেহমধ্যে চৈত্তক্যময় জীবনরূপে লাভ করিয়াছি। অতএব সৌরতেজই স্বীয়োংপন ইলেক্ট্রন্ শক্তির সহিত দেহমধ্যে জীবনের কার্যা করিতেছে ইহা প্রমাণিত হইল।

8

একণে প্রসঙ্গক্রমে সৌরতেজঃ-সম্ভত বিদ্যাতের বিষয় এখানে কিছু বলা অসঙ্গত হইবেনা। যেরূপ তুগ্ধ মন্তন করিলে তাহার সার হইতে ননী ক্রমে ঘৃত (তেজঃ) উৎপন্ন হয়, সেইরূপ সর্বন্দা ইলেক্ট্রনময় আকাশ মন্তন করিয়া তাহা হইতে বিত্যাং-সংগ্রহ-পূর্ববক প্রথমে তাহা তামপাত্রাদিতে ধরিয়া ধাতৃময় তার দিয়া সেই শক্তি সঞ্চালন করিয়া আলোক বাতাস ও অক্যাক্য প্রয়োজনীয় কার্য্যে প্রযুক্ত হউতেছে। বিত্যাংউৎপাদকযন্ত্র দেখিলেই আকাশমন্তনের ব্ঝিতে পারা যায়। একটি বড় চাকা বহিঃ-তেজে অথবা স্বাভাবিক বা কুত্রিম প্রস্রবণের শক্তিতে বন্ বন করিয়া আকাশে সর্ববদা ঘুরিয়া থাকে, ও এইরূপে আকাশস্থিত ইলেকট্রন্গুলি সংগৃহীত হইয়া বিজাৎরূপে পরিণত হইলে উহা তামপাত্রে নীত হয়। পূর্নেবই বলা হইয়াছে, প্রায় সমুদ্য় আকাশে সৌরতেজও ততুৎপন্ন ইলেক্ট্রন ও বায় বিজমান আছে। তেজঃ মরুং ও ব্যোম বা এককথায় পৌরাণিক সত্ত্ব-রজঃ-ত্যোগুণদারা সৌব্রজগতের সকলকার্যা সম্পাদিত হইতেছে। আমাদের দেহস্থিত ইন্দ্রিয়াদি-দারসকল আকাশময়। এবং এ আকাশে অব্যক্ত-

ভাবে অবস্থিত সাঙ্গ সৌরতেজ্বারা বায়ু পরিচালিত হইয়া ভুক্ত খালাদি হইতে রক্তাদি সম্পাদন পূর্বক দেহপোষণ করে। শিরায় শিরায় ধমনীতে ধমনীতে যে রক্ত বহিতেছে, দেহমধ্যস্থিত বায়ু অবক্তে সাঙ্গসৌরতেজ্বারা চালিত হইয়া এ সকল কার্য্য করাইতেছে।

মধ্যে মধ্যে আমরা বর্ষা বা শরংকালে মেঘ হইলে আকাশে বিত্যুৎ দেখিতে পাই। কেহ কেহ বলেন যে যদি আকাশে সর্বদা বিহ্যাৎ থাকে, তাহা হইলে মেঘ না হইলে তাহা দেখা যায় না কেন ৷ মহাভূত আকাশে যাহাকে আমরা বাহিরে শুরাময় অন্তভব করিতেছি, (ইংরাজীতে ঈথার বলিলে যাহার স্পষ্ট অর্থ হয় না, কারণ ইহাই বোাম বা আকাশ, যাহার মধ্যে তেজঃ ও মরুৎ অদৃশ্য বা অব্যক্তভাবে সর্বদা বিজ্ঞমান, ) কোন দৃশ্যপদার্থরূপে আবিভূতি হইয়া যখন তুইটা মেঘ থুব নিকটবত্তী হয়, তথন উভয়ের ঘর্ষণে বা সবেগসংযোগে আকাশস্ত অব্যক্ত ইলেক্ট্রন্ বিছ্যুৎক্রপে প্রকাশিত হয়। যেরূপ কোন লোককে ভূতে পাইলে ঐ ভূতাবিষ্ট লোকের মুখ-দারাই ভূত কথা বলিয়া থাকে, শৃন্য বায়ুর্রুণী ভূতের আকার না থাকায় মুখে কিছু বলিতে পারে না, সেইরূপ শৃত্ত আকাশে সর্ববদা তেজ্ঞ:-শক্তি অব্যক্তভাবে থাকিলেও কোন দৃষ্ট আধার ভিন্ন লোকচকে সে তেজঃ পরিদৃষ্ট হয় না। আমর। মেঘ দেখিতে পাই, তাই তাহাতে বিহ্যুৎও দেখিতে পাই। যখন আকাশ দেখিতে পাই না, তখন সেখানে বিহাৎ কিরূপে দেখিতে পাইব ? মহাভূতেরাও ভূতের স্থায় কোন আধারে সাদেহস্থিত তেজঃ বা শক্তি প্রদর্শন করে। আকাশের স্থায় এত বৃহৎ পদার্থ ত্রিজগতে আর দ্বিতীয় নাই। পৃথিবীর সন্নিহিত তাহার কোন অংশে স্থিত ইলেক্ট্রন্গুলি কৌশলে বিজ্ঞাংরূপে পরিণত হয়। মেঘরূপ আধারে বিজ্ঞাং প্রকাশিত হইলে আমরা তাহা দেখিতে পাই। দেহাকাশস্থিত সৌর তেজ ও বিজ্ঞাং অতি স্ক্র, পরমাণু অপেক্ষা ও স্ক্রতর। কেবল কার্য্য দেখিয়া আমরা তাহা অনুভব করি।

এই সৌর জগতে সকলজীবসৃষ্টির মূলকারণ সৌরতেজঃসম্ভূত ইলেক্ট্রন্। উহাদ্বারা অন্তপ্রাণিত হইয়া দেহমধা
হইতে আবিভূতি শক্তি (তেজঃ) জীবসৃষ্টি করে এবং সেই
একরপ নিয়মে পরিচালিত হইয়া পশু পক্ষীকাঁটপতক
প্রভৃতি ক্ষুদ্রজাবাদিরও স্বদেহস্থিত তেজঃ গর্ভাশয়ে প্রবিষ্ট
হইয়া সজাতীয় জীব সকলের কারণ হয়়। দিন দিন উক্ত
তেজঃ শোণিতের সহিত গর্ভাশয়ে বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইলে যথা
সময়ে সৌরতেজঃদ্বারা অক্সিজেন্ প্রভৃতি বাষ্পের করত্র
সংযোজনে উহা অচিম্ভনীয় উপায়ে বা পরমেশ্বরের ইচ্ছায়
চৈতল্যময় বা প্রাণময় জীবরূপে পরিণত হইয়া থাকে। এই জড়
জীবদেহে অক্সিজেন্ প্রভৃতি বাষ্পের সংযোজন না হইলে
চৈতল্য আসিতে পারিত না। এবং সৌর তেজঃ স্বীয়োৎপর
ইলেক্ট্রন্ শক্তিতে বাষ্পাদিসংযোজন করিয়া দিয়াছে বলিয়া
সৌরতেজই জীবন জানিবে।

সৌরতেজ ও ইলেক্ট্রন্ জীবনপোষণের কারণ পূর্বনাচার্যা-গণও বিশ্বেষক্রপে উপ্তর্ককি করিয়া প্রথমে গায়ত্রী দ্বারা সূর্য্যের

উপাসনার ব্যবস্থা করিয়া গিয়াছেন। বিত্যুৎশক্তি ও যে আমাদের জীবনপোষণের কারণ ইচা বুঝিয়া দেহমধ্যে যেরূপে বিত্যুৎশক্তি সুরক্ষিত হয় তাহার উপায় করিয়া গিয়াছেন। সর্ববর্ণের অভ্যাদয়প্রার্থী ব্রাহ্মণেরা প্রতিদিন প্রাতঃকালে চক্চকে তাম-কোশা-কুশি তামকুণ্ড তাম-টাটে পুষ্প জলাদি রাখিয়া পূজাদি করেন। এইরূপ ধর্মকার্যো প্রাতঃ মধ্যাক্ত ও সায়াক্ত-কালে তামপাত্র অনেকক্ষণ ব্যবহৃত হয়। আকাশ হইতে বিত্যুৎ সংগৃহীত হইলে প্রথমেই তামু তারদারা বিত্যুৎ নানাস্থানে নীত হয়, ইহা পূর্বেবই উল্লিখিত হইয়াছে। তামই বিহাতের শক্তিচালক আধার। তামপাত্র ব্যবহারে দেহস্থিত বিত্যুৎ সুপরিচালিত হয়। বিত্যুৎ-শক্তি চালনার জন্ম আর্যাগণ পূজা তপ্ণাদির ব্যবস্থা তামপাত্রে করিয়া গিয়াছেন । গণ্ডার-ব্যাঘ্র-প্রভৃতি জন্তুদিগের স্বাভাবিক বৈত্যতিক শক্তি অধিক বলিয়া গণ্ডারের চন্দ্রে তর্পণের বিধি আছে। তুর্বনল বালকের বলবুদ্ধির জন্ম বাঘের নথ ধারণ করিতে দেওয়া হয়। এই সকল উদাহরণদারা স্পষ্টই প্রমাণিত হইতেছে যে <u>সৌরতেজঃ স্বকীয়োংপর বিত্যাং-শক্তির সহিত আমাদিগের</u> জীবনের কার্য্য করে। বিতাৎ-শক্তি কমিয়া গেলে মান্তব তুৰ্বন হয়, ক্ৰমে অকালে কালগ্ৰাসে পতিত হয়।

গ্রামোফোন্ ও ব্যোমের (বিত্যুৎ-বায়ুযুক্ত আকাশ) সাহাযো মোমের আধারে (রেকর্ড) গানাদি শব্দের ফটো তুলিয়া রাখিয়া যথাসময়ে যন্ত্রসাহাযো সেই সকল শব্দাদি পুনরুচ্চারিত হইয়া থাকে। ফনোগ্রাফে যিনি শব্দাদির ফটো তোলাইয়াছেন,

তিনি ইহা ভাল বুঝিতে পারিবেন। রাজসাহী কলেজে পাকিবার সময়ে আমি ফনোগ্রাফে বৈদিক মন্ত্রের ফটো তোলাইয়াছিলাম। প্রায় সকল অত্যন্তত কার্য্য বিহাৎবায়্যুক্ত আকাশ বা ব্যোমও সৌরতেজের তরঙ্গে সম্পাদিত হইতেছে। কখন বিচ্যাৎ বেশী কাজ করে, কখন বা বায়ু কখন বা সৌরতেজের তরঙ্গ কখন বা আকাশ, কখন বা এই সকল পদার্থ মিলিত হইয়া সমানভাবে কাজ করিয়া এ সংসারে আমাদের উপকার করে। সবাকচিত্র অনেকেই দেখিয়া থাকিবেন, উহা প্রায়ই ব্যোম ও বিচ্যুতের কার্য্য জানিবেন। যখন যেরূপ ভাবে লোকের সচল বা অচল সবাক বা নির্বাক চিত্র তোলা হইয়াছে, দেখাইবার সময়ে বিহাংশক্তির বলে চিত্রগুলি বড় আকার ধরিয়া ঠিক যেন পূর্বববং বাক্যাদি বলে, গান করে, বাজনা বাজায়, বন্তুক ছোঁড়ে, ও যুদ্ধ করিয়া থাকে। বিত্যুৎই যেন চিত্রিত পটগুলিকে স্বীয় শক্তি দারা সজীব মানুষের মত কার্য্য করাইয়া থাকে। আবার ব্যোমের (বিছাৎবায়ুযুক্ত আকাশ) কি অন্তত শক্তি! গুহের দেওয়ালের অন্তরালে একটি লোক আছে, অথচ ফটোগ্রহীতা ব্যক্তি ঘরে বসিয়া তাহার ফটো তোলেন। এই ব্যোমশক্তি দারা কাশীস্ত লোকের ফটোও কলিকাতায় তোলা যায়। কারণ বোাম কাশী ও কলিকাতায় সর্ববত্র সমানভাবে বিজ্ঞমান। ইহা ব্যোমের শক্তিতেই হয় জানিবে। আমেরিকান্থিত লোকের সহিত তারশৃত্য যন্ত্রে অল্লসময়ের মধ্যে সংবাদের আদান প্রদান হয়। রেডিওতে দুরস্থানের গান, অভিনয় ও বক্ততা ঘরে বসিয়া শোনা যায়। এ সকলই কোথায়ও ব্যোমের কোথায়ও বা সৌরতেজের তরঙ্গের কার্য্য বুঝিতে হবে। রঞ্জন-রশ্মি (X-Ray) ও আলট্রাভায়োলেট সূর্য্যের অন্ততম কিরণ এবং ইলেকট্রণ ও সূর্যাতেজঃসম্ভত। স্কুতরাং বিদ্যুতের সহিত এই তুইটীর ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ থাকায় প্রস্পার মিলিত হইয়া এই তুইটা কিরণ অনেক তুশ্চিকিংস্থ রোগের উপশ্মের কারণ হয়। শীতপ্রধান স্থানে মুমুর্বুক্ষ লতা সকল বিহ্যাতের তাপে জীবিত হইয়া পল্লব-ফল-পুষ্প ধারণ করে ইহা দেখা যায়! এসংসারে সকল বিচিত্র কার্য্যই সৌর তেজঃ বিচাৎ ও ব্যোম দার। সম্পাদিত হইতেছে। একণে প্রমাণিত হইল যে বিত্যুৎ-সহকারী সৌরতেজই জীবন। বিত্যুতের সাহাযো অব্যক্ত সৌরতেজঃ দেহাকাশমধাে যে সকল কার্যা করে, তাহাতেই আমরা শক্তিমান হইয়া জীবিত আছি। বেদান্তে যে তৈজস আত্মার উল্লেখ আছে, উহা বিছাৎ-সহকারী সৌরতেজঃ।

দেবতা পূজাপদ্ধতির পুরোহিত দর্পণে লেখা আছে যে
পূজক প্রাতঃসূর্যাতৃলা সর্বত্র ব্যাপ্ত দেবতাকে সোহহং চিন্তা
করিয়া মূলাধার হইতে ব্রহ্মরদ্ধ পর্যান্ত বিহাদোভা কুগুলিনী
শক্তির ভাবনাপূর্বক পূজা লইয়া ধ্যান করিবে। বিহাদোভা
কুগুলিনী-শক্তির চিন্তাদারা দেহস্ত সৌরতেজ ও বিহাৎরূপ
জীবন লক্ষিত হইয়াছে। সাঙ্গ-সৌরতেজোরূপ জীবন ও
দেবতার জীবন অর্থাং জীবাত্মা ও পরমাত্মা এক ভাবিয়া
দেবতার ধ্যান করিতে হয়।

বৈছাতিক তারস্পর্শ করিলেই ভূমিস্থিত মান্তুষের তংক্ষণাং মৃত্যু হয়। ইহার কারণ, অধিক শক্তিশালী বাহিরের বিছাংতার ধরিবামাত্র মান্তুষের দেহাভান্তরস্থিত সাক্ষ্র সৌরভেজ অর্থাৎ সবিছাং সৌরভেজারপ জীবন অভিভূত হয়, মান্তুষ তংক্ষণাং মরিয়া যায়। পূর্নেইই উক্ত ইইয়াছে সুর্যা ইইতে তেজঃ বিছাং ও পুথিবী উংপন্ন। ডাক্তারেরা বলেন, যে heartfail ইইয়া মারা গিয়াছে। মান্তুষ পাঁড়ায় ভূগিলে বা নিজ শক্তির অতিরিক্ত শারীরিক বা মানসিক শ্রম করিলে তাহার দেহস্থিত অব্যক্ত সৌরভেজের সহিত বৈছাতিক শক্তি বা জীবন অতিশয় ক্ষীণ ও ছর্নেল হয়, তথন লোকের অজ্ঞাতসারে তাহা নির্নাণ ইইয়া যায়। ইহাই heartfail।

বৈজ্ঞানিকগণ যেরূপ ব্যোমের সমধর্মযুক্ত যন্ত্র প্রস্তুত করিয়া দূরস্থ লোককে রেডিও দারা গানাদি শোনাইতেছেন, আমেরিকা প্রভৃতি দূরদেশ হইতে অল্পকণের মধ্যে স্বাদের আদান-প্রদান করাইতেছেন, সেইরূপ কোন বৈজ্ঞানিকপ্রবর যদি দেহাভান্তরস্থ জীবনরূপ সাঙ্গ (সবিত্তাং) সৌরতেজে কি কি পদার্থ আছে জানিয়া সেই জাতীয় পদার্থ সংগ্রহ করিয়া নূতন যন্ত্র প্রস্তুত করিতে পারেন, জড়দেহস্থ জীবনরূপ তেজঃ নির্বাণ বা বাহির হইবার সময়েই সেই কুত্রিম স্ক্লতেজঃ পূর্বোক্ত যন্ত্রের সাহাযো শরীরমধ্যে প্রবেশ করাইলে মানুষ আরভ কিছুকাল বাঁচিতে পারে। এক্ষণে জীবন কি যখন একরূপ স্থিরীকৃত হইল, তথন উহা কিরূপে পুষ্ট ও সুরক্ষিত হয়,

কিরূপে শীঘ্র নষ্ট না হয় তাহার উপায় করাও আর অসম্ভব হবেনা। মানুৰ খুব পীডিত হইলে দেহস্থ অকুত্রিম অক্সিজেন বাষ্প তুর্নল ও দৃষিত হইয়া পড়িলে কুত্রিম অক্সিজেন বাষ্প-প্রযোগে জীবনীশক্তি রক্ষণের চেষ্টা এখনও ডাক্তারেরা করিয়া থাকেন সতা। কিন্তু কেবল অক্সিজেন বাষ্পপ্রয়োগে মানুষের জীবনরকা কিরূপে হটবে ? কারবন ( Carbon ) নাটট্রোজেন (Nitreogen) অক্সিজেন (Oxygen) হাইড্রোজেন (hydrogen) প্রভৃতি বাষ্প্রসকলের ফুল্মপরমাণু সাঙ্গু সৌরতেজঃ অর্থাৎ দেহা-কাশস্থিত বিগ্যুংশক্তিযুক্ত অব্যক্তসৌরতেজের তরঙ্গে বা শক্তিতে বাষ্পগুলি সংযক্ত হইয়া জীবনরূপে পরিণত হয়। তেজঃ চলিয়া গেলে অক্সিজেন বাপ্পগুলি বিযুক্ত হইয়া প্রাণধর্মশৃন্য হয়। তখন জীব মরিয়া যায়। তাই সক্তিজেন্প্রভৃতি বাপা সকলের একমাত্র সংযোজক প্রাণধর্মের প্রবর্তক বা কারণ সাঙ্গ সৌবতেজঃ জীবন, ইহা প্রমাণিত হইল। যেরূপ স্বর্ণ বা লৌহ উত্তাপে দ্রবীভূত না হইলে, তাহা হইতে কোন বস্তু প্রস্তুত হইতে পারেনা, সেরূপ দেহস্থ বাষ্পগুলিও সৌরতেজের উত্তাপে এক না হইলে দেহ প্রাণময় হয় না। কেন এক হইল, ইহার সুক্ষাকারণ তেজঃ তাহা না ব্ঝিতে পারিয়া, বাহিরে অদৃশ্য বায়ুর মত বাষ্পগুলি প্রাণবায়ু বলিয়া স্থিরীকৃত হইয়াছে। বাস্তবিক তেজই জীবন, বাষ্পগুলি তাহার উপাদানমাত্র।

গীতায় আছে 'অহং বৈশ্বানরো ভূষা প্রাণিনাং দেহমাশ্রিতঃ প্রাণাপান সমাযুক্তঃ পচাম্যন্তং চতুর্বিধম্।' এই উল্লিখিত বৈশ্বা-নরই বেদান্তপ্রতিপাদিত তৈজস আল্বা, আমাদের মতে সবিত্যুৎ সৌরতেজঃ বা জড়দেহস্থিত চৈতন্সময় জীবন। আর্যাশাস্ত্রের মতে প্রাণ প্রভৃতি পঞ্চবায়ু দেহমধ্যে আছে। সেই বায়ু তেজদারা অন্তপ্রাণিত বা পরিচালিত না হইলে রাজোগুণ বায়ু নিজিয় হয়। দেবীমাহাত্মে বা চণ্ডীতে আছে, স্ষ্টির পূর্বের সম্বন্ধণ বা তন্ময় সর্বব্যাপক ভগবান্ বিফু নিজা বা মোহারত, অতএব স্বকার্যা করিতে অক্ষম। রজোগুণ স্ষ্টির কারণ তমোগুণের মল অংশময় দৈতাদারা ধ্বস্ত হইবার উপক্রম হইলে আর সৃষ্টি হইতে পারিবে না। পরস্ত স্ষ্টিলোপ পাইবে এই আশক্ষায় রজোগুণময় স্রষ্টার আন্তরিক চেষ্টায় সত্তের মোহ দ্রীভূত হইলে সম্প্রণময় ভগবান্ তমের মলঅংশরূপদৈতা ধ্বংসপ্রবিক সৃষ্টি রক্ষার উপায় করিলেন।

দেহস্থিত সাঙ্গ সৌরতেজঃ (সত্ত্ব) স্বীয় শক্তিতে দেহস্থিত বায়ুদিগকে পরিচালিত করিয়া কার্য্য করিতেছে। নিশ্বাস-প্রশাস (রজঃ) সেই তেজে অনুপ্রাণিত চইয়া আছে। তেজঃশৃত্য চইলে এই জড় দেহ পচিতে বা নই হইতে আরম্ভ হয়। এই দেহমধ্যস্থিত একমাত্র অবাক্ত তেজঃ আমাদের আমিত্ব রক্ষা করিতেছে, প্রাণাদিবায়ুদিগকে কার্য্য করাইতেছে। আহারাদির দোষে এই ভেজঃ ক্ষীণ বা তুর্নল হইলে আমাদের পীড়া হয়। বালকদিগের হঠাৎ পীড়া হইলে লোকে বলে তুষ্ট লোক বা ডাইন্ দৃষ্টি দিয়াছে। যাহা হউক, জল পড়া দিলে সে বালক আবার সুস্থ হয়। কোন সুস্থ, সবল, জিতেন্দ্রিয় বাক্তি মন্ত্র পড়িয়া স্বীয় বিত্যংশক্তি জলে দিয়া পীড়িত বালককে সেই জল্পপান করায়, কেহ বা বালকের গায়ে হাত বুলাইতে

বুলাইতে স্বীয় শক্তি প্রয়োগে বালককে নিরাময় করে। যে কোন কারণে বালকদিগের দেহস্থ তেজঃ হীনশক্তি হইলে ভাহারা অস্কুস্থ হয়, অন্তোর নিকটে সেই শক্তি পাইয়া আবার সুস্থ ও সবল হইয়া উঠে।

সমুদ্য জীবগণের সন্থানাদি জন্মের একমাত্র কারণ দেহনির্গত শক্তি বা তেজঃ। উহা সৌরতেজঃসম্ভূত দেহাভাস্তর-রস্ত বিত্যুতের শক্তিতে আবিভূতি। উহা বিত্যুতের সায় তুইটা বস্তুর সংঘর্ষণে উৎপন্ন বলিয়া উহার নাম তেজঃ। ঐ তেজের অপবাবহারে সম্ভানাদি হয় না, হইলে ক্লীণজীবী বা সন্প্ৰজীবী হয়। কোন পুণাব্ৰতাদিদিবসে ও জন্মতিথিতে গর্ম জলে স্নান নিষিদ্ধ। কারণ কুত্রিম গ্রমজলে দেহের তেজঃ বিকৃত হয়। পুণ্য পর্বাদিনে ও জন্মতিথিতে তাহা করা উচিত নহে। দেহস্ত তেজঃ বা বিতৃংশক্তি সবল রাখিবার জন্ম মন্তকে শিখা রাখিবার বা পাগড়ী ও টুপি পরিবার ব্যবস্থা আছে। মস্তিক্ষই বিত্যুতের প্রধান স্থান। সেজগ্র বিত্যুতের পোষণ করা বর্ত্তবা। স্বাভাবিক নিয়মে প্রত্যহ ম্নান ও মিতাহারে শরীর ও মন স্বস্থ থাকিলেই জীবন সবল থাকে। কুত্রিম উপায়ে তাহা তুর্বল ও নষ্ট হয়। সেইজকা রোগ হইলে স্থবিজ্ঞচিকিৎসকদারা রোগনির্ণয় করাইয়া ঔষধের ব্যবস্থা করা উচিত। যতদূর সম্ভব অল্প পরিমাণে ঔষধ সেবন করিবে। চিকিৎসকের উপদেশ অমু-সারে স্বভাবের উপর নির্ভর করিয়া থাকিলে রোগী শীঘ্র স্থুস্থ হয়। আনাডী চিকিংসকের ব্যবস্থায় অধিক ঔষধ সেবন

করিলে রোগী মারা যায়। অতএব দেহস্ত বিজ্ঞাৎ যাহাতে কার্যাক্ষম থাকে সর্বদা সে বিষয়ে মনোযোগী হওয়া কর্ত্তবা।

এস্তানে মেস্মেরিজনের উল্লেখ অপ্রাসঙ্গিক হইবে না।
মেস্মেরিজন্কারী তর্দল বাক্তিকে স্বীয় বিত্যংশক্তি দারা
মন্ত্রমুগ্ধবং করিয়া নিজায়ত্ত করিয়া থাকেন। অর্থাং তাহার
মানসিক শক্তির উপরে সম্পূর্ণ কর্তৃত্ব করিয়া স্বেচ্ছামত অনেক
কার্যা করাইয়া থাকেন। ক্ষীণবিত্যংশক্তি তুর্দল-বাক্তির
উপরে অধিক বিত্যংশক্তিশালী তেজস্বী জিতেন্দ্রিয় বাক্তিই
মেস্মিরিজন্ করিতে অধিক কৃত্কার্যা হয়েন।

হিংস্র ব্যাঘ্র প্রভৃতি জন্তরও বৈত্যতিক শক্তি বা জীবনীশক্তি অতি প্রবল। বাঘ মান্তম বা মৃগাদি শীকার করিবার
পূর্বের তাহাদিগকে ক্ষণকাল লক্ষ্য করে, যদি তাহাকে দেখিয়া
মান্তম বা ত্র্বল জন্তর। ভয়ে পশ্চাৎপদ হয়, বাঘ তৎক্ষণাৎ
তাহাকে আক্রমণ করে। যদি কোন ব্যক্তি বাঘ যেরূপ লক্ষ্য
করিতেছে, তার দিকে সেইরূপ একদৃষ্টিতে লক্ষ্য করিয়া
শারীরিক তাড়িত শক্তির বলে হস্তপদাদি সঞ্চালন পূর্বক
চীৎকার করিয়া স্বশক্তি প্রকাশ করে, তাহা হইলে বনের বাঘ
বনে পলাইয়া যায়, কখন তাহাকে আক্রমণ করিতে সাহসী হয়
না। সার্কাস খেলায় অনেকেই দেখিয়া থাকিবেন যে ক্রীড়ক
বাঘকে কিরূপ বিড়ালের মত বশীভূত করিয়াছে।

গ্রামোফোন ও সবাকচিত্রের বিষয় পূর্নেবই উক্ত হইয়াছে। এগুলি ব্যোমের (বিছাং বায়্য্ক্ত আকাশের) লীলাক্ষেত্র। বিছাং (তেজঃ) বায়ু ও আকাশ বা সত্ত্ব, রজঃ তমঃ বিভিন্ন হইলেও প্রায় একসঙ্গে থাকে ও অনেক সময়েই পরস্পর পরস্পরকে সাহায্য করে।

ইহ। পূর্নেই বলিয়াছি যে, গর্ভাশয়ে শোণিত ও তেজঃ বা শুকু ধার। জড জ্রাণ উংপর হইলে তাহার কুদ্র আকারের মধো যথাকালে অকসিজেনবাপ্প প্রভৃতির সংযোজনে প্রাণধর্ম বা জাবন সংঘটিত হয়। ্যেরপ ঘটপটাদি পবিত্র বস্তু দেবতার অধিষ্ঠান আধার' মন্ত্রদারা প্রাণপ্রতিষ্ঠা করা হইলে দেবতারা ্েস্ট পবিত্র মাধারে সদৃষ্য ও সজাতভাবে উপস্থিত **হট্**য়া যজমানের পুজা গ্রহণ পুর্নক কলাণি করেন,ইহা ভক্তলোকের বিশ্বাস। সেইরূপ জভদেহে প্রাণ্ধর্ম বা জীবন হইবামাত্র স্বাস্থানবাপী প্রমান্ত্রা ব। প্রমারক্ষ জীবার্রপে সেই জীবনে আসিয়া অধিদান করেন। তথন জীবান্বার অধীন ইন্দ্রিরণও (বহিরিন্দ্রিও সম্বরিন্দ্রি) স্ব স্ব শক্তির সহিত সেই সজীব দেহে স্বস্থানে ক্রমে ক্রমে আবিভূতি হইয়া স্বভাবতঃ (আপ্না-আপনি। নিজ নিজ কাথা করিতে প্রবৃত হয়। সংক্ষেপে বলিতে গেলে সৌরতেজঃ—যাহ। হইতে ইলেক্ট্রন বাহির হঁইতেছে, পুথিবী সন্নিহিত বায়ুময় আকাশে যাহা পরিব্যাপ্ত হইয়া আছে, সেই সাঙ্গ সৌরতেজই জীবন। সূর্ণোর একটী নাম সহস্রশা। তাহার মধ্যে কতক রশাে বা কিরণ আবিদ্রত হইয়াছে, এখনও অনেক রশ্মি আমাদের জ্ঞানের নিকটে অনাবিষ্কত অবস্থায় আছে। সেই সৌরতেজঃ বাহাআকাশ ও দেহনধ্যস্থিত আকাশে সর্বাত্র অব্যক্ত ও ব্যক্তভাবে বিরাজমান। সেই তেজ আত্মোংপর ইলেকটনের বলে আত্মোংপর অকসিজেন

প্রভৃতি বাষ্পগুলিকে গর্ভাশয়স্থ ক্ষুদ্র জীব বা জ্রাণের মধ্যে প্রদান করিয়া যথাযথভাবে সেই বাষ্পগুলি একত্র মিলিত করিয়া আমাদের জীবন সৃষ্টি করেন। তাই সেই সৌরতেজই নিজ বৈহ্যতিক তরঙ্গে বাষ্পগুলির সংযোজন দ্বারা জীবগণের জীবনরূপে পরিণত হইয়াছে, ইহাপ্রমাণিত হইল।

Every one is familiar with the fact that when the surface of a body illuminated for some time by a ray of sun-light the temperature of the body is raised. It may be shown that the sun is the only ultimate source of heat which is of much importance to us on the earth. It has often been pointed out that the heat obtained from burning coal is derived from energy originally stored up under the action of sunlight by the plant from which coal was formed. We are entirly dependent on the heat which is derived, either directly or indirect from the sun. (Heat, page 436) ভাবার্থ, সকলেই জানেন যে কোন বস্তু রৌদ্রে থাকিলে উহার উপরিভাগ উত্তপ্ত হয়। সূর্যাই উত্তাপের মূলকারণ। ঐ উত্তাপ বা তেজঃ এই সৌরজগতে সকল প্রাণীর উপকারী বলিয়া অবশ্য সেবনীয়। প্রশ্বলিত কয়লা হইতে আমরা যে উত্তাপ পাই তাহার মূলেও দেই **দৌরতেজঃ।** ক্য়লার উপাদান কারণ বৃক্ষলতাদি বভকাল পূর্বব হইতে সূর্যোর সেই তেজঃ সংগ্রহ কবিয়া বাখিয়াছিল। এইরূপে প্রতাক্ষ বা পরোক্ষভাবে উত্তাপপ্রাপ্তি বিষয়ে আমরা সূর্য্যের নিকটেই সম্পূর্ণঋণী।

বহুকাল পূর্বে নেপোলিয়ান সেম্ভুহেলেনাতে তাঁহার সঙ্গীদিগকে এই কথা বলিয়া বিশ্বিত করিয়াছিলেন। On one occation he (Napoleon) astonished his companions at St. Helena by breaking out, "Were I obliged to have a religeon I would worship the sun, the source of all life, the real God of the Earth."

ভাবার্থ ''আমি ধর্মগ্রহণে বাধ্য হইলে সকল জীবনের কাবণ এই পার্থিব জগতের ঈশ্বর সূর্য্যদেবকৈ পূজা করিব।'

0

বাক্টিরিয়ান্ অতিকুদ্র জীবাণু, অণুবীক্ষণ যন্ত্রের সাহাযা বাতিরেকে তাহাদিগকে আমরা দেখিতে পাই না। ঐ সকল কুদ্র জীবাণু জন্মিবামাত্রই আহারাদেষণে ব্যস্ত হয়, কোন কারণে ভয় পাইলে পলাইয়া যায়, সজাতীয় জীবাণু উৎপাদন করিয়া দলর্দ্ধি করিতে চেষ্টা করে। যখন এই কুদ্র জীবাণুর জন্মাবধি এরূপভাব স্বাভাবিক দেখা যাইতেছে, তখন মান্তব ও পশুপক্ষী সকলের গর্ভাশয়মধো জ্রণের দেহে অক্সিজেন্ প্রভৃতি বাম্পের সংযোজক সাঙ্গ সৌরতেজঃ জীবনরূপে পরিণত হইলে জীবাণু-দিগের স্থায় ইহাদের ও যে সেই সমুদ্র ভাব আপনাআপনি জাগরুক হয় তাহা বলা বাহুলা। জীবনধর্ম্ম-সম্পন্ন হইলেই জীবাল্বা অবাক্ত-কারণে একাদশ ইন্দ্রিয়র সহিত সেই সজীব দেহে আসিরা অধিষ্ঠান করেন। সেই সময়েই বুদ্ধিপ্ররতিসকল জন্ম জন্ম হইতে থাকে। সেই জ্ঞান যথাকালে শিশুরূপে ভূমিষ্ট হইলে কাদে। মুখের মধ্যে মধুদিলে খায়। থাবার জন্ম কাদিলে মাতার স্থক্য তুগ্ধ খাইরা চুপ করে। এ বালক জন্ম দিন দিন যত বড় হয়, ভয় পায়, হাস্থা করে, পরে কথা কহিতে আরম্ভ করে। এবং ক্রমে ক্রমে বুঝিতে ও চিতা করিতে সমর্থ হয়।

জীবন হইলেই অবাক্তকারণে বা প্রমেশ্বের ইচ্ছায় অকাতা সকল ভাবই আপনা-আপনি ( instinct ) দেহমধো আবিভূতি হয়। ইন্দ্রিসকল ও ক্রমে নিজ নিজ কার্যো প্রবৃত্ত হয়। ১১টা टेप्पिय,-- ठकः, कर्ग, नामिक।, जिञ्चा, एक এट शाउँही জ্ঞানে জিয়: বাক্, পাণি, পাদ, পায়ু ও উপস্ত পাঁচটা কর্মে জিয় ও মন অহারি শ্রে। বুদি, অহম্বার ও চিত্ত উক্ত মনের অবস্থা-ভরমাত। সম্ভাবিকলাত্মক খড়রিভিত্য মন, নিশ্চয়াত্মক মন বুদ্দি বা মহত্ত্ব, বোধাত্মক মন চিত্ত, অহং-ভাববোধক অভি-মানাত্রক মন অহম্বার। অন্তরি ক্রিয়-মনদার। পরিচালিত হইয়। ইন্দ্রিয় সকল স্ব স কার্যা করে। জীবন হওয়ার পর দেহায়-ভনের বৃদ্ধির সহিত ইন্দ্রিশক্তি বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইলে এব ক্রমে ক্রমে স্ব কার্যা করিতে থাকিলে জীবাত্মা বা জীবনযুক্ত দেহী সকল কার্যোর ফল ভোগ করেন। অতএব অক্সিজেন্ প্রভৃতি বাষ্পদকলের একমাত্র-একত্র-সংযোজক সাঙ্গ ( সবিত্যুং ) সৌরতেজ্ই জীবন প্রমাণিত হইল।

একণে জীবনবিষয়ে পাশ্চাতা বৈজ্ঞানিক সাহেব প্রবর্নিগের

কিরপ মত প্রদর্শন করিব। Dr P. C. Mitchell, M. A. T. R. S., D. Sc. L. L. D জাবনবিবরে এন্সাইরেলপিডিয়। বটানিকায় এইরপ লিখিয়াছেন —

E. Pfliger has argued that the analogy between living protein and the compound of cyanogen are so numerous that they suggest cyanogen as the starting point of protoplasm. Cyanogen and its compounds so far as we know, arise only in a state of incandescent heat. Pfliiger suggests that such compounds arose when the surface of the earth was incandescent, and that in the long process of cooling, compounds of cyanogen end hydrocarbons passed into living protoplasm by such processes of transformation and polymerization as are familiar in the chemical groups in question, and by the acquisition of water and oxygen. His theory is in consonance with the interpretation of this structure of protoplasm as having behind it a long historical architecture and leads to the obvious conclusion that if protoplasm be constructed artificially it will be by a series of stages and that the product will be simpler than any of the existing animals or plants.

Until greater knowledge of protoplasm and particularly of protied has been acquired, there is

no scientific room for the suggestion that there is a mysterious factor differentiating living matter from other matter and life from other activities. We have to scale the walls, open the windows and explore the castle before crying out that it is so marvellous that it must contain ghosts.

As may be supposed, theories of the origin of life apart from doctrines of special creation or of a primitive and slow spontaneous generation are mere fantastic speculations. The most striking of these suggests an extra-terrestrial origin. H. E. Richter appears to have been the first to propound the idea that life came to this planet as cosmic dust or in meteorites thrown off from stars and planets. Towards the end of the 19th century Lord Kelvin (then Sir W Thompson) and H. Von Helmholtz independently raised and discussed the possibility of such a rorigin of terrestrial life, laying stress on the presence of hydro-carbons in meteoric stones and on the indications of their presence revealed by the spectra of the tails of comets. W. Preyer has criticized such views, grouping them under phrase "Theory of cosmozoa" and has suggested that living matter preceded inorganic matter. Preyer's view, however, enlarges the conception of life until it can be applied to the phenomena of incandescent gases and has no relation to deas of life derived form observation of the living matter we know.

"From the point of view of exact science life as associated with matter, is displayed only by living bodies,—by all living bodies and is what distinguishes living bodies from bodies that are not alive. Herbert Spencer's formula that life is "that continuous adjustment of internal relations to external relations"—was the result of a profound and subtle analysis, but omits the fundamental consideration that we know life only as a quality of and in association with living matter.

\* \* \* \* \*

"Protoplasm, the living material contains only a few elements, all of which are extremely common and none of which is peculiar to it. These elements, however, form compounds characteristic of living substance and for the most part peculiar to it. Protied, which consists of carbon, hydrogen, nitrogen, oxygen and sulphur, is present in all protoplasm, is the most complex of all organic bodies and, so far, is known only from organic bodies.

We attain, therefore, our first generalized description of life as the property or peculiar quality of a substance composed of none but the more common elements, but of these elements grouped in various ways to form compounds ranging from protied, the most complex of known substances to the simplest salts.

Life is not a sum of the qualities of the chemical elements contained in protoplasm, but a function first of the peculiar architecture of the mixture, and then of the high complexity of the compounds contained in the mixture. The qualities of oxygen and hydrogen, and still less can we expect to explain the qualities of life without regard to the immense complexity of the living substance.

ভাবার্থঃ - শ্রীযুক্ত ই দুগার বলেন সিয়ানোজেন ( একভাগ নাইট্রোজেন ও আর একভাগ কারবন্ রাসায়নিক উপায়ে স্মিলিত একরূপ যৌগিক পদার্থ ) ই ক্রমে জাববাজের কারণ হইয়াছে। এই সিয়ানোজেন শ্বেতবর্ণ-বাষ্পীয়-উত্তাপ-সংযোগেই উৎপন্ন হইয়া থাকে। ভাহার মতে পৃথিবীর উপরিভাগের তাপ-অবস্থার সময়েই জাববীজের প্রথম উৎপত্তি হইয়াছিল। পৃথিবী ক্রমে শীতল ইইতে থাকিলে এ সিয়ানোজেন্ রাসায়নিক পরি-বর্তমে ও জলাদির সংযোগে জীববীজে পরিণত হয়। জীববীজ

ও প্রোটীন সম্বন্ধে বৈজ্ঞানিক তথাাদি আরও অধিকপরিমাণে পরিজ্ঞাত না হওয়া পর্যান্ত জাবন যে একটি অপার্থিব পদার্থ বৈজ্ঞানিকেরা ইহা সম্পূর্ণরূপে স্বাকার করিবেন না। শ্রীযুক্ত এইচ, ই রিচ্টার (H. E. Richter) এর মতে সূর্যা ও অক্যান্ত গ্রহনক্ষঞাদির তেজঃ হইতে বিশ্লিপ্ত ইন্ধাপিণ্ডের সহিত এই পৃথিবাতে জাবনের আবিভাব হইয়াছে। ১৯ শতাক্ষার শোনে লার্ড কেনভিন্ ( তংকালে সার ডারিউ থন্সন্), এবং এইচ্ছন হেলন্হোলট্জ ব্নকে হুর পৃষ্ঠভাগে এরূপ উন্ধা আছে, শ্রীযুক্ত রিচ্টার সাহেবের এই মত পোষণ করেন। শ্রীযুক্ত ডারিউ প্রারের মতে প্রথমে জাবনযুক্তপদার্থসমূহের আবিভাব হয় এবং পরে প্রাণহান পদার্থের উৎপত্তি ইইয়াছে।

বিজ্ঞানমতে দেহের সহিত জাবনের ঘনিষ্ঠমন্দর আছে।

শ্রীযুক্ত হার্বাট্ স্পেন্সারের মতে আত্যন্তরীণ গুণের সহিত
বাহাগুণের সমতা রক্ষার যে অবিশ্রাম চেষ্টা ভাহাই জীবন। অতি
যংসামাল্য মৌলিক পদার্থই জাবিনীজের উপাদার্ন্তলির বিচিত্রসংমিশ্রণটা কেবল জাবত দেহেই দেখিতে পাওয়া যায়। সকল
জাব বীজেই প্রোটান আছে। স্কতরাং জাবন সম্বন্ধে আমাদের
প্রথমজ্ঞান এই যে ইহা সামাল্য মৌলিক পদার্থসমূহেরই সামোগ
কল। এই সংযোগের কলেই অতি জটিল বা জুর্নোধ প্রোটান্
হইতে লবণজাতায় সামাল্যপদার্থসকলের ইংপত্তি হইয়াছে।
যেরূপ জলের গুণ বিশ্লিপ্ত হাইড্রোজেন ও অক্সিজেন্ বাপ্পে
পাওয়া যায় না, সেইরূপ অতিজটিল জাবনের গুণসমূহও
মৌলিক উপাদান গুলিতে পাওয়া যায় না।

শ্রীযুক্ত এ মী সাহেবের সম্পাদিত Book of Knowledgeএ লিখিত আছে:—

Life was born in the ocean, and the ocean now holds and supports by far the greater number of all the living things upon our earth. The first living things must really have been kinds of plants, because being the first living things, they had nothing but the simplest kind of food to live upon, and plants are the only things that can live these simple kinds of food.

The first living things must have swam ashore—helped, perhaps, by the moon, which makes the tides, so that life, washed ashore by one tide and carried back by another, could grow used to the land without a sudden change.

ভাবার্থ,—সমুদ্রেই জীবনের প্রথম উৎপত্তি: এবং পৃথিবীর সমস্ত জীবন্ত পদার্থের মধ্যে এক্ষণে অধিকসংখাকই সমুদ্রে থাকিয়া সম্পোবিত হইতেছে। খুব সম্ভব প্রথমে জীবন্ত পদার্থ গুল্ম জাতীয়ই হইয়াছিল। কারণ, তংকালে গুল্মজাতীয় জীবন্ত পদার্থেরই জীবন-ধারণোপযোগী বংসামান্ত খাত্য মাত্র ছিল। জোয়ার ভাটার কারণ চন্দ্রের সাহাযোই সম্ভবতঃ ঐ পদার্থগুলি সমুদ্রের জল হইতে তীর ভূমিতে আসিয়াছিল। ইহাও অনুমান করা যাইতে পারে যে জোয়ার ভাটার শক্তিতে একবার তীরের দিকে যাইয়া আবার জলে নীত হইয়া ক্রমে ঐ জীবন্ত পদার্থগুলি-গুল্মাদি স্থলের সংস্পর্শে

সভাস্ত হইয়াছিল। এবং এইরূপে হঠাং আর অন্য কোন পরিবর্ত্তন না হওয়ায় ঐ ক্ষুদ্র গুলা হইতে আরম্ভ করিয়া ক্রুমে ক্রুমে স্থলে নানাজাতীয় জীবস্তু পদার্থের আবির্ভাব হইতে লাগিল।

সমুদ্রের জলেই জীবন্থ পদার্থের প্রথম উৎপত্তি, ইহা কোনও কোনও প্রতীচ্য পণ্ডিতদিগের মত। আবার কয়েরজন প্রাতীচ্য পণ্ডিতেরা বলেন যে পৃথিবীর উত্তাপ অবস্থার সময়েই জীববীজের প্রথম উৎপত্তি হইয়াছিল। আর কেহ কেহ অন্থমান করেন যে যেরপ উক্লাপিণ্ড সৌরগ্রহ হইতে আবিভূতি, সেইরপ জীবনও উল্লাদির মত সৌরগ্রহ হইতেই প্রথম আবিভূতি হইয়াছে। যাহা হউক সৌরতেজই জীবন যাহা আমরা পূর্নে বলিয়াছি, প্রতীচাপণ্ডিতদিগের মতেও তাহাই একরপ সম্থিত হইল।

অক্সিজেন্ প্রভৃতি বাষ্পসকল, বিত্যুতের কারণ ইলেক্ট্রন্-গুলি, তেজঃ, আলোক, গতিশক্তিও তরঙ্গসমুদয়, প্রথমে বাষ্পরূপে স্থিত সমুদয় তৈজসপদার্থ, স্বর্ণ, লৌহ, তাম প্রভৃতি ধাতু সকল উপাদান বস্তু—এই সকলই বোামের আভান্থরীণ তেজোময় সূর্যা হইতে সূক্ষা ও অব্যক্তভাবে আবিভূতি বা প্রকাশিত হইয়া ক্রমে ক্রমে বিভিন্নপদার্থরূপে পরিণত ইইয়াছে। ফলতঃ এই সৌরজগতে সূর্য্যই সকল পদার্থের একমাত্র আবিছর্তা বা মুখ্য-কারণ। ধাতু-সকল তেজ ইইতে উৎপন্ন বলিয়া থালা, ঘটি, বাটি প্রভৃতি ধাতুময় দ্রব্যসকল এখনও তৈজসপাত্র বলিয়া অভিতিত হয়।

Atomic Theory বা স্থায়শাস্ত্রাদিত প্রমাণুবাদ এক্ষণে সম্পূর্ণ সত্যরূপে প্রমাণিত হইতেছে। সকল পদার্থ পরমাণুসমষ্টিমাত্র। প্রত্যেক পদার্থের পরমাণুগুলি মৌব তেজঃ বা বৈচ্যতিক শক্তির বলে পুথক করা যায়। বেতারবার্তাপ্রেরণ ও টেলিগ্রাফিতে মালোকশক্তির চলাচলের মত বৈছাতিকশক্তির সাহায়ে জ্থার বা ব্যোমের মধ্যে থেরপে তরঙ্গ স্ট হয়, এবং রিসিভি: ঔেসনে যন্ত্রসাহায়ো এ তরঙ্গকে আবার যেরূপ বিত্যুৎ শক্তিতে পরিণত করা যায়, সেইরূপ দুশামান সকল পদার্থের পরমাণু সৌরতেজ ব। বিছাতের সাহায়ে। বিশ্লেষিত ও পুনরায় সংযোজিত করা যাইতে পারে। গতিশক্তিতরঙ্গ সকল তৈজস পদার্গেই আছে তাই জাশান দেশীয় আইনষ্টিন, সাহেব বিছাতের সাহায়ে সোণার প্রমাণু বিশ্লেষিত করিয়া গতিশক্তি আবিষার-পূৰ্বৰক বহিচ্জলোংপল্লবাম্পৰাতিরেকেও যাহাতে সেই শক্তি দ্বারা ্ট্রেণ সল্ল বায়ে ও সতি দ্রুত চলিতে পারে তাহার চেষ্টা করিয়াছেন। প্রমাণুর সংযোগ ও বিয়োগ দারা স্বর্ণকে লৌহ ॰ লৌহকে স্বৰ্ণ করা যাইতে পারে, তাহার চেষ্টাও হইতেছে। সকল বস্তুই যথন সূজ্ম-অব্যক্ত প্রমাণু সমষ্টিময় তথন সকল বস্তুই সকল বস্তু হইতে পারে। ভারতীয় দর্শনশাস্ত্রের সর্বাত্তক-বাদটী ইহা দারা প্রমাণিত হইতেছে।

## 31.

প্রতীচা পণ্ডিতদিগের সূর্যা সম্বন্ধে কয়েকটা কথা প্রদর্শন করিব। আমরা পৃথিবীতে থাকিয়া সূর্যাতেজ হইতে যতটুকু অংশ পাইতেছি, তাহা না পাইলে বাঁচিতে পারিতাম না! কারণ পূর্নেই বলিয়াছি যে আমাদের জীবনের ও জীবন ধারণােপযােগী সকল পদার্থের সূর্যাই একমাত্র মূলকারণ। এই পৃথিবীর উপরে এক সময়ে যদি সশল সূর্যাতেজ আসিয়া পড়িত, সাগর পর্নতাদির সহিত এই পৃথিবী এক মৃততেই স্টির পূর্নের মত গাাস বা বাপে পরিণত হইত। এরূপ অনেক রাসায়নিক (কেমিকাাল) বস্তু আছে একমাত্র সৌরতেজঃ বা বিজাং ভিন্ন কোনরূপে তাহার বিশ্লেষণ করা যায় না। তাই একণে জার্মান দেশীয় আইনটিন সাহেব সৌরতেজ বা বিজাতের শক্তিতে সোণার পরমাণু বিশ্লেষণ করিতে চেটা করিতেছেন ইহা পূর্নেই উল্লিখিত হইয়াছে। বৈজ্ঞানিকবর শ্রীয়ুক্ত Gallelio গাালিলিও সাহেব বলিয়াছেন যে লৌহাদি ধাতুতে যে চুম্বকশক্তি আছে, তাহাও দূরস্তু সৌরতেজদারা সম্পাদিত।

পৃথিবা সৃষ্য হইতে আবিভূতি হওয়াতেই ইহার নিয়ভাগ (যেখানে শীতল বাতাস প্রবাহিত হইতে পারে না) এখনও উত্তপ্ত ও তরল অবস্থায় আছে। উপরিভাগ শীতল বায়ুর সম্পর্শে ক্রমে শীতল ও কঠিন হইয়াছে। পৃথিবা সৃষ্যাসম্ভূতবলিয়া সৃষ্যো বা সৌরগ্রহমধাে যে সকল ধাতৃ ও প্রস্তরাদি আছে পৃথিবার মধ্যেও সেই সকল আছে। নিমন্তিত তরল উফ পদার্থ সৌর-তেজের শক্তিতে অতিশয় উফ হইলে বহিগত হয়। যেরূপ জল বেশী উফ হইলে ফুটিয়া পাত্র হইতে বাহিরে পড়ে, উফ তৃধ ফুটিয়া কড়া হইতে পড়ে, সেইরূপ অভ্যন্তরন্থ তাপ অতিশয় বিদ্ধি প্রাপ্ত হইলে পৃথিবার নিয়ন্ত উফপদার্থসকল বেগে উপরিভাগে উথিত হয়। কথন জলাকারে উঠিয়া উঞ্চপ্রস্বণ-রূপে বাহির হয়, কখন বা প্রস্তরকর্দ্দমবাষ্প-অগ্নিরূপে বাহির হট্যা আগ্রেয়গিরির কার্য্য করে। উষ্ণ ও শীতপ্রস্রবণ ও আগ্রেয়গিরির সৌরতেজই কারণ। উল্পাপিণ্ডেরও সূর্যাতেজই কারণ। লৌহ, তাম, টিন প্রভৃতি প্রায় ১২।১৩টা পদার্থ উল্লাপিণ্ডে আছে। পথিবীতে যে বস্তু নাই উল্লাপিণ্ডেও তাহা নাই। খনিতে বিশুদ্ধ ধাতু পাওয়া যায় না, অথচ উল্লাপিণ্ডে তাহা পাওয়া যায়। উল্লাপিণ্ড সৌরগ্রহ হইতে উৎপন্ন, পৃথিবী হুইতে নহে। ইহাদারা অনুমান করা যাইতে পারে যে সৌর-গ্রহাদির মধ্যে ও পার্থিব বস্তু সকল আছে। উল্লাপিণ্ডও সূর্যাকে প্রদক্ষিণ করে। প্রদক্ষিণ করিতে করিতে পৃথিবীর সন্নিহিত হইলে মাধ্যাকর্ষণী শক্তিতে পৃথিবীর উপরে পতিত হয়। প্রতীচা-পণ্ডিতদিগের মতে সূর্য্য সকল দৃশ্যমান তারকা মণ্ডলের রাজা. কিন্তু গ্রহ নহে:—সূর্যাকে যাহারা প্রদক্ষিণ করে তাহারাই গ্রহ। প্রাচ্য পণ্ডিতদিগের মতে সূর্য্যও একটি অন্যতম গ্রহ। বুধ, শুক্র. পথিবী, মঙ্গল, বৃহস্পতি, শনি, হর্শেল ও নেপ্চুন প্রভৃতি গ্রহ সূর্য্যমণ্ডলের নিকট হইতে উত্তরোত্তর দূরে থাকিয়া সূর্য্যের চারিদিকে পরিভ্রমণ করিতেছে। চন্দ্র (প্রতীচ্যপণ্ডিত-দিগের মতে উপগ্রহ, প্রাচা পণ্ডিতদিগের মতে গ্রহ ) পৃথিবীকে পরিভ্রমণ করে। মন্তান্ত গ্রহেরও অনেক উপগ্রহ আছে। ধুমকেতু জ্যোতিষ্পদার্থ সূর্যাতেজে অধিক জ্যোতিয়ান্ হইয়া পরিভ্রমণ করে। উপরিক্থিত গ্রহ-উপগ্রহাদির কিরণ বা তেজঃ অল্পাধিক পৃথিবীর উপরে পড়িতেছে।

সূর্যোর আকার ও গঠন সম্বন্ধে প্রতীচ্য পণ্ডিতগণ এইরূপ মত প্রকাশ করেন। সূর্যাদেহআয়তনে প্রায় ১০দশ লক্ষাধিক ভূলোকের সমান। তবে ঘন (নিরেট) ভূপিণ্ডে যে পরিমাণ পদার্থ আছে স্থাদেহে সে পরিমাণ পদার্থ নাই। স্থাদেহ পিণ্ডটী একটা ফাঁপা বৃহংকায় তেজােময় বাষ্পগােলক মাত্র। ভূমগুলের উপরে যেরূপ বায়ুমগুল আছে. সূর্যাদেহের উপরে সেইরপ বায়ুমণ্ডল আছে। তবে পৃথিবীর বায়ুমণ্ডলের মত সূর্য্যের বায়ুমণ্ডল নহে। সূর্য্যের বায়ুমণ্ডল নানাবিধ হালকা গ্যাস বাম্পের স্তর মাত্র পৃথিবীতে আমরা যে সকল পদার্থ উপভোগ করিতেছি ও প্রতাক্ষ করিতেছি সেই সকল পদার্থের অতিফুক্ষা পরমাণু বাষ্পরূপে সূর্যো ও সৌরগ্রহে বিরাজমান। অবিশ্রাম্ত বর্ণনাতীত ক্রতবেগে চক্রাকারে সূর্যা ঘুরিতেছে, ইহার (সূর্যোর) কেন্দ্রভাগে বা কাঠামোতে পরমাণু হুইতে ইলেকট্রন্গুলি সর্বাদা সংগৃহীত হইতেছে, আবার সেই বিত্যাতের কারণ ইলেকট্রনগুলি প্রতি সেকেণ্ডে প্রায় লক্ষবার সূর্য্যকেন্দ্র হইতে খসিয়া বাহির হুইয়া আসিতেছে। বলা বাহুলা দৃশ্যমান সকল বস্তুর বাষ্পাকারে উপাদান ও বহুল ইলেক্ট্রন্ পূঞ্জই সূর্যাবিম্বের কেন্দ্র বা কাঠাম। সূর্য্য ও সৌরগ্রহাদির উৎপত্তির পূর্নেব এই নীহারিকাময় আকাশে ইহাদের (সূর্যাদির) দেহ কেবল ইলেকট্রন (electron) ও প্রটন (proton) সমষ্টিময় ছিল। ইলেক্ট্রন্ ও প্রটন ঘনী ভূত তেজঃশক্তি ভিন্ন আর কিছু নহে। পরমাণুমাত্রই প্রভৃত তেজঃশক্তির আধার। সর্ববশক্তিময় পরমেশ্বরের ইচ্ছা ভিন্ন মানুবে স্বচেপ্তায় এ পর্যান্ত পরমাণুর সেই শক্তি আবিদ্ধার ও

করায়ত্ত করিতে পারে নাই। অনেক বিষয় মান্তবের অজ্ঞাত থাকিলেও প্রকৃতির নিকটে আহা অজ্ঞাত নাই। তাই সূর্যাগর্হে এই আণবিক শক্তি অনবরত তেজোরূপে বিচ্চুরিত হইতেছে। এবং প্রমাণ্ ধ্বংসজাত সেই তেজ্ঞা বা শক্তিই সূর্যোর তেজ্ঞা আলোক ও শক্তির মূল কারণ তাহাতে আর সন্দেহ নাই।

সূথ্য সম্বন্ধে প্রতীচ্য পণ্ডিতদিগের মত সংক্ষেপে বলিলাম।
কিন্তু প্রাচ্য পণ্ডিতের। সবিতাদেবকৈ পরমব্রহ্মের স্বরূপ গ্রহরাজ
ও জীবনের জীবন ধারণোপযোগী পদার্থ সমূহ এবং সকল তেজঃ
আলোক গতি ও শক্তির একমাত্র কারণ ও সর্বরোগনাশক
বলিয়া জানেন। এইজন্ম গায়ত্রীদ্বারা তাঁহার সেই বরেণা
তেজকে নিত্য উপাসনা করিতে উপদেশ দিয়াছেন।

এক্ষণে উপসংহারে আমাদের প্রাচীন উপনিবং হইতে এই প্রবন্ধের পোষক কয়েকটা স্থান উদ্ধৃত করিয়া পাঠকদিগকে উপহার দিব।

সথ কবন্ধী কাত্যায়ণ উপেতা পপ্রচ্ছ, ভগবন্! কুতা হ বা ইমাঃ প্রজাঃ প্রজায়তে ইতি। ৩। একবংসর ব্রন্মচর্যা করিয়া কবন্ধী কাত্যায়ণ ভগবান পিপ্রলাদ মহর্ষির নিকটে আসিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, ভগবন্! এই উৎপত্তিশীল জীবগণ কোথা হইতে জন্মলাভ করে ?

তাঁশ্যে স হোবাচ—প্রজাকামো হ প্রজাপতিঃ স তপোহত-পাত, স তপস্তপু । স মিথুন মুৎপাদয়তে রয়িঞ্চ প্রাণঞ্চেতি এতে। মে বহুধা প্রজাঃ করিয়াত ইতি। তিনি (পিপ্লাদ) কবন্ধীকে বলিলেন, প্রজাপতি নিজ করণীয় প্রজা সৃষ্টি করিতে ইচ্ছুক হইয়া অর্থাৎ কামি সর্বাত্মক প্রজাপতি হইয়া জ্বগং সৃষ্টি করিব এই প্রকার জ্ঞানসম্পন্ন যথার্থ কর্ম্মকারী তদ্ভাব-ভাবিত অর্থাৎ পূর্বকল্পের সেই প্রজাপতি ভাবনাযুক্ত আত্মাই বর্ত্তমান কল্পের আদিতে হিরণা গর্ভরূপে আবির্ভূত হইয়া সৃষ্টি বিষয়ে তপস্থা করিয়াছিলেন, অর্থাৎ চিম্ভাদ্বারা তদ্বিয়ক পূর্বের সংস্কারকে উদ্বোধিত করিয়াছিলেন। পরে তপস্থা করিয়া শাস্ত্র বিজ্ঞানের পর্য্যালোচনা পূর্বক সৃষ্টির সাধন বা সহায় রিয় ও প্রাণ অর্থাৎ চন্দ্ররূপ অন্ধ এবং প্রাণ আদিত্য (অগ্নিরূপ) ভোক্তা অর্থাৎ এই উভয় নিথুন সৃষ্টি করিলেন। এই ভোক্তা ও ভোজা বা অন্নস্বরূপ অগ্নিবোম সূর্যা ও চন্দ্র বহুরূপে আমার প্রজাগণকে সৃষ্টি করিবে, এইরূপ চিম্ভা করিয়া ব্রন্ধা অত্যে ব্রন্ধাণ্ড সৃষ্টি করিয়া সুর্যা ও চন্দ্র সৃষ্টি করিলেন।

আদিত্যো হ বৈ প্রাণো রয়িরেব চন্দ্রমাঃ। ৫। সূর্য্য ই প্রাণ ভোক্তা অগ্নিম্বরূপ, এবং চন্দ্রই রয়ি অর্থাৎ সোম অন্নম্বরূপ। এক তেজের তিনটি অবস্থা আধিদৈবিক সূর্য্য, আধিভৌতিক অগ্নি, ও আধ্যাত্মিক জঠরাগ্নি, (উন্মা) যিনি প্রাণ অপানের সহযোগে ভুক্ত অন্ন প্রভৃতি দ্রব্য পরিপাক করেন। জীবভোজ্য যাবতীয় সমস্তই চন্দ্র কিরণে পরিপুষ্ট হয় এই জ্বন্স চন্দ্র ভোজ্য, এবং অন্ন ধনলভা বলিয়া রয়ি অর্থে অন্ন বলা হইয়াছে।

অথাদিত্য উদয়ন্ যৎ প্রাচীং দিশং প্রবিশতি তেন প্রাচ্যান্ রশ্মিয়ু সন্নিধত্তে যদ্দিশাং, যৎ প্রতীচীং যত্নীচীং, যদধঃ, যদৃদ্ধঃ, যদস্তরা দিশাঃ, যৎ সর্বাং প্রকাশয়তি, তেন সর্বান্ প্রাণান্ রশ্মিষ্ সন্নিধতে। আদিতা পূর্বন দক্ষিণ পশ্চিম উত্তর অধঃ উদ্ধি ও মধ্য দিকে উদিত হইয়া কিরণ দারা যে সকল বস্তু প্রকাশ করেন, তাহা দারা সকল প্রাণকে স্বীয় কিরণে সংবদ্ধ করেন। অর্থাৎ আপনার স্থায় সকল প্রাণকে তেজস্বী বা প্রকাশমান করিয়া থাকেন।

স এব বৈশ্বানরো বিশ্বরূপঃ প্রাণোহগ্নিরুদয়তে। তদেতদ্ ঋচাভ্যাক্তম্।— १।

বিশ্বরূপং হরিণং জাতবেদসং পরায়ণং জ্যোতিরেকং তপন্তম্।
সহস্রবিশ্বঃ শতধা বর্ত্তমানং প্রাণঃ প্রজানামুদয়তোর সূর্যাঃ। ৮।
সেই আদিতারূপে উক্ত সেই সর্ববজগন্মর প্রাণ অর্থাং আদিতাররূপ অগ্নি উদিত হইয়া থাকেন এ বিষয়টা ঋক্ মন্ত্র দারা ও বিশেষ ভাবে উক্ত হইয়াছে। বিশ্বরূপ কিরণশালী সর্ববজ্ঞানপ্রদ সমস্ত প্রাণের আশ্রয় প্রধান জ্যোতিঃ অর্থাং সমস্ত প্রাণীর অদিতীয় চক্ষুংস্বরূপ তাপপ্রদ সূর্যাকে ব্রহ্মক্ত পণ্ডিতেরা বিশেষ রূপে জানেন। ইনি সহস্রবিশ্ব প্রাণিভেদে বহুপ্রকারে অবস্থিত এবং প্রজাগনের জীবন—এই সূর্যা উদিত হইয়া থাকেন।

এই সূর্য্য চন্দ্রের প্রভাবে সম্পাদিত অহোরাত্র সংবৎসরাদি কালরূপ প্রজাপতি ত্রীহি যবাদি অন্ন রূপে অবস্থান করেন।

এইরপ ক্রমান্থসারে সেই কালরপ প্রজাপতি অনতে পরিণত হইলে অন্নই প্রজাপতির কার্য্য করেন। এই অন্ন হইতে প্রজোৎপত্তির কারণ নরবীজ উৎপন্ন হয়। তাহা হইতেই ক্রেম ক্রমে এই সমস্ত প্রজা জন্মলাভ করে।

প্রশ্নোপনিষদে প্রথম প্রশ্নোত্তরে প্রাণই সূর্যা ওভোক্তৃষ্বরূপে প্রজাপতিও রয়ি চন্দ্র এই মিথুন হইতে কাল ও ব্রীহি যবাদি

মন্ন. ক্রমে বীজ ও তাহা হইতে সকল প্রজা উৎপন্ন, উক্ত হইয়াছে। এই শরীর মধ্যে সেই প্রাণরূপ সূর্যোর প্রাধান্ত দেখাইবার জন্ম ভার্গব মহর্ষি—পিম্পলাদকে জিজ্ঞাসা করিলেন। কতোব দেবাঃ প্রজাং বিধারয়ন্তে ? কতর এতং প্রকাশয়ন্তে ? কঃ পুনরেষাং বরিষ্ঠ ইতি ? ১৬। কোন দেবতারা স্থাবর জঙ্গম শরীর রূপ প্রজাকে বিশিষ্টরূপে রক্ষা করেন ৮ এবং ইহাদের মধো শ্রেষ্ঠ কে ? তথন তিনি বলিলেন, এই প্রসিদ্ধ দেবতা মাকাশ বায়ু মগ্নি জল পৃথিবী ও দেকের উপাদান কারণ এই পঞ্ভূতময় কর্ম্মেন্দ্রিয় ও জ্ঞানেন্দ্রিয় সমূহ নিজ নিজ মাহাত্ম্য-খ্যাপনের জন্ম স্পর্দ্ধা পূর্ববক বলিতে লাগিল। স্তম্ভ যেরূপ প্রাসাদকে ধরিয়া থাকে, সেই রূপ আমরা কার্যাকারণ সমষ্টিরূপ দেহকে দুচরূপে ধরিয়া রাখি। তাহাদিগকে আদিতারূপী শ্রেষ্ঠ প্রাণ বলিল, তোমরা এরপ অভিমান করিও ন।। কারণ, আমি আপনাকে এই রূপ পাঁচ প্রকারে বিভক্ত করিয়া এই দেহ বিশিষ্টরূপে ধারণ করিয়া থাকি। কিন্তু একথায় তাহারা বিশ্বাস করিল না। তথন আদিতারূপ শ্রেষ্ঠ প্রাণ দেহ ত্যাগ করিয়া উদ্ধে উঠিবার উপক্রম করিলে অন্যান্ত সকলে উৎক্রমণে প্রবৃত্ত হইল। পুনরায় শ্রেষ্ঠ প্রাণ স্থির হইলে সকলেই সুস্থির হইয়া সৌরতেজাময় সেই শ্রেষ্ঠ প্রাণকে স্তব করিতে লাগিল।

> এয়োগগ্নিস্তপত্যের সূর্য্য এর পর্জ্জাে মঘবানের বায়ুং। এর পৃথিবী রয়িদেবিঃ সদসচচামৃতং চ যং।

এই প্রাণ অগ্নি ইইয়া প্রন্ধলিত হন্, এবং স্থা ইইয়া প্রকাশ পান, মেঘরূপে বর্ষণ করেন। ইন্দ্র রূপে তৃত্ত অন্তর্নিগকে দমনপূর্বক প্রজাগণকে পালন করেন। ইনি বায়ু, ইনি পৃথিবী ও ইনি দ্যোতমান রয়ি (চন্দ্র) রূপে সমস্ত জগতের পোষণ করেন। অধিক কি অসং-শরীরধারী (স্থুল), ও সং অশরীর (স্থুল্ল) এবং দেবতাগণের জীবনের উপায় অমৃতও এই প্রাণ। ২২। জীবান্থাই জীবন (প্রাণ) ও তিনি স্বর্ণময় ইহাদারা প্রতিপাদিত ইইলেন।

> প্রজাপতিশ্চরসি গর্ভে হমেব প্রতিজায়সে। তৃভাং প্রাণ প্রজা স্তিমা বলিং হরন্তি যঃ প্রাণৈঃ প্রতিভিন্নসি। ২৩॥

হে প্রাণ! তুমিই প্রজাপতি ইইয়া গভে বিচরণ কর এবং পিতা মাতার অনুরূপ ইইয়া জন্মগ্রহণ কর। তুমিই এক প্রাণ দেহও দেহিরূপে সর্বাব্যক ইইতেছ। মনুয়াদি প্রজাগণ সকলেই তোমারে চক্ষুং প্রভৃতি ইন্দ্রিয়সকল দারা বলি (ভোগ্যবস্তু) উপহার প্রদান করে। কারণ চক্ষুং প্রভৃতি প্রাণ সমুদয়ের সহিত তুমি সমস্ত শরীরে অবস্থিতি কর। তুমি সকলের শ্রেষ্ঠ বলিয়া তোমার ইন্দেশ্যে যে বলি দেয় ইহা যুক্তিযুক্ত। যে হেতু তুমিই ভোক্তা এবং অপর সকলই ভোমার ভোজ্য বা ভোগার্ছ। ২৩। ইন্দ্রস্থং প্রাণঃ তেজসারুদ্রোহসি পরিরক্ষিতা। কমন্তরিক্ষে চরসি সূর্য্যস্থং জ্যোতিষাম্পতিঃ॥ ২৫।

হে প্রাণ! তুমি ইন্দ্র, পরমব্রন্ধ, পরমেশ্বর এবং তুমিই স্বীয় শক্তিতে সর্বনসংসারক রুদ্র, এবং স্থিতিকালে তুমি আবার শান্তরূপে সর্ববতোভাবে জগতের পরিপালক (রক্ষিতা)। তুমি স্থারূপে অন্তরীক্ষে উদয় ও অস্ত দ্বারা সর্বদা বিচরণ কর এবং তুমিই সমস্ত জ্যোতিরও পতি। ২৫।

যা তে তন্বাচি প্রতিষ্ঠিতা, যা শ্রোত্রে যা চ চক্ষ্বি।
যা চ মনসি সন্থতা, শিবাং তাং করু, মোৎক্রমীঃ। ২৮।
প্রাণস্থেদং বশে সর্কাং ত্রিদিবে যং প্রতিষ্ঠিতম্।
মাতেব পুলান্ রক্ষ শ্রীশ্চ প্রজ্ঞাঞ্চ বিধেহি নঃ। ২৯।

তে প্রাণ! তোমার যে শরীর বাকো প্রতিষ্ঠিত, অর্থাৎ বাগিন্দ্রিরে কার্যা করে শ্রবণেন্দ্রিয় ও চক্ষুরিন্দ্রিয়ে প্রতিষ্ঠিত আর যে তন্তু মনের মধ্যে সর্বদা থাকিয়া সঙ্কল্লাদি করিতেছে তাহাকে অর্থাৎ তোমারই সেই শরীরকে শাস্ত কর, উৎক্রমণ করিও না। অর্থাং দেহতাগে করিয়া যাইও না।

অধিক কি, ইহলোকে যাহা কিছু উপভোগ্য বস্তু, স্বর্গেও যাহা দেবভোগ্য প্রাণই ভাহার ঈশ্বর বা রক্ষক। স্কুতরাং এ সকলই প্রাণের অধীন। অতএব মাতার স্থায় তুমি, আমাদিগকে পুত্রের স্থায় পালন কর। এবং আমাদিগের সম্পৎ ও স্বৃদ্ধি বিধান কর। ইহাদারা প্রতিপন্ন হইল যে বাক্য প্রভৃতি প্রাণাদিকর্তৃক সংস্কৃত সেই ব্লারূপ সৌরতেজে অন্তপ্রাণিত শ্রেষ্ঠ প্রাণই প্রজাপতিস্বরূপ,—তাহা হইতে পৃথক নহে। ২৮।

অথ হৈনং কৌসল্যশ্চাশ্বলায়নঃ পপ্রচ্ছ,—ভগবন! কৃত এব প্রাণো জায়তে ? কথমায়াত্যস্থিন্ শরীরে আত্মানং বা প্রবিভজ্য কথং প্রতিষ্ঠতে ? কেনোংক্রমতে ? কথং বাহা মভিধত্তে ? কথমধ্যাত্মমিতি ? ৩০।

অনস্তর কোসল বংশীয় আশ্বলায়ন ইহাঁকে (পিপ্লালকে)
জিজাসা করিলেন, ভগবন্! এই প্রাণ কোথা হইতে জন্মলাভ
করেন্? কিরূপে এই শরীরে আগনন করেন্? কিরূপেই বা
আপনাকে পাঁচভাগে বিভক্ত করিয়া অবস্থান করেন্? কিরূপে
দেহ হইতে বহির্গত হন্? এবং কি প্রকারেই বা বাহা
অধিভূত ও অধিদৈবত এবং অধ্যাত্ম দেহে শ্রিয়াদি বিষয়কে ধারণ
করেন ? ৩০।

ভঝৈ স হোবাচ অভিপ্রশ্নান পুচ্ছসি, এক্সিফ্লো১সীতি, ভুমাত্তে২হং এবীমি। ৩১।

তিনি তাঁহারে বলিলেন তুমি অতিত্ত্তের কচিন প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিতেছ। তুমি অতিশয় ব্রহ্মজ্ঞ বলিয়া আমি হুষ্টমনে তোমাকে বলিতেছি। ৩১।

আত্মন এব প্রাণো জায়তে। যথৈবা পুরুবে ছায়া, এতস্মিনেতদাততং, মনোকুতেনায়াত্যস্মিন্ শরীরে। ৩১।

আত্মা হইতে অর্থাৎ পরমপুরুষ সত্য অক্ষর ব্রহ্ম (পরমেশ্বর) হইতে এই পূর্বেশাক্ত প্রাণ জন্মগ্রহণ করে। কি প্রকারে তাহাঁ শ্রবণ কর, এবিষয়ে দৃষ্টান্ত এই যে জগতে পুরুষে অর্থাৎ মস্তকহস্তাদিময় দেহে যেরূপ দেহনিমিত্তক ছায়া উৎপন্ন হয়,
সেইরূপ ছায়াস্থানীয় এই অসতা ভূতপ্রাণ নামক তত্ত্তীও এই
সত্যস্বরূপ ব্রহ্মপুরুষে আতত (অমুগত)। মনঃকৃত
—অর্থাৎ মানস সঙ্কর ও ইচ্ছাদির দ্বারা সম্পাদিত পূর্বকল্মের
কর্ম অনুসারে ছায়ার ন্যায় এই শরীরে আগমন করিয়া থাকে।
শাতিতে আছে যে পুণাদ্বারা পুণালোক প্রাপ্ত হইয়া থাকে,
যে কোনও বিবয়ে আসক্ত পুরুষ কর্মসংস্কারসহ তাহাই প্রাপ্ত
হইয়া থাকে।

সমাট যেরূপ "এই সকল গ্রাম শাসন কর" বলিয়া অধীনকর্মচারাদিগকে নিযুক্ত করেন ঠিক্ সেইরূপ এই বরিষ্ঠ প্রাণ অপর অপান প্রভৃতি প্রাণদিগকে পৃথক্পৃথক্ভাবে সঙ্গ বিষয়ে নিযুক্ত করিয়া থাকেন। ৩৩।

ফদয়ে জীবায়া বাদ করেন। এই ফদয়ে একশত একটা
নাড়ীও তাহার স্কা শাখানাড়ী অসংখ্য আছে। এই সকল
নাড়ীর মধ্যে বাানবায়ু বিচরণ করে। আদিত্যমণ্ডল হইতে
নির্গত রশ্মিদমূহের আয় ফদয় হইতে সর্বনাবয়ব ব্যাপী নাড়ীদমূহ
দারা সমস্ত দেহ বাপে হইয়া ব্যানবায়ু বর্তমান আছে। এই
বাানবায়ু দারা বীয়্যায়ায়্য সকল কর্ম্ম সম্পাদিত হয়। অপানবায়ৢ
মল-মূত্রাদি নির্গমনের কারণ ও সমান বায়ৢ ভুক্ত পীতাদি বস্তুর
সমতা-কারক রস-রক্তাদিরূপে পরিণত করে। বরিষ্ঠ প্রাণবায়ৢ
চক্ষুঃ ও কর্পে অবস্থিতি করে। অর্থাং রূপরসাদি বিয়য়য়্যভভবরূপ দর্শন প্রবণাদি কার্যা প্রাণবায়ু দারাই সম্পাদিত হয়।
আর উদানবায়ু (তেজায়য়) সৢয়ৢয়া নাড়ী দারা প্রাণবায়ুর

সহিত উর্দ্ধগামী হইয়া পাদতল হইতে মস্তক পর্যান্ত বিচরণ করতঃ জীবকে পুণাবশতঃ পুণালোকে ও পাপবশতঃ পাপলোকে লইয়া যায়। পুণ্যলোক অর্থাং দেবতাদের বাসযোগ্য ভোগের স্থানে লইয়া যায় আর পাপলোক নরক অর্থাং পশু-পক্ষী-কীট-পতঙ্গ এমন কি অতিরিক্ত পাপে রক্ষ-গুল্ম-লতাদি যোনিও প্রাপ্ত করায়। পাপ ও পুণা তুল্য থাকিলে মনুষ্যলোকে লইয়া যায়। ৩৪।৩৫।৩৬।

আদিতো হ বৈ বাফঃ প্রাণঃ, উদয়েত্যেষ হোনং চাক্ষ্যং প্রাণমন্ত্রগুহানঃ। পৃথিবাাং যা দেবতা, সৈবা পুরুষস্থাপাননবষ্ট-ভাষ্কেরা যদাকাশঃ স সমানো বাফং ব্যানঃ। ৩৭।

প্রসিদ্ধ এই সূর্য্যই বাহ্য অর্থাং অধিদৈবত (দেবতাত্মক) প্রাণ, কারণ এই সূর্য্য চাক্ষ্ব প্রাণের অর্থাং চক্ষ্তে অবস্থিত প্রাণের প্রতি আলোক প্রদান দারা অনুগ্রহ করিয়া উদিত হন্। পৃথিবীর অভিমানিনী দেবতার অপান-বায়্ মধ্যবর্ত্তিআকাশস্থ বায়ুর সমান-বায়ু, ও সর্বব্যাপক সাধারণ বায়ু ব্যান-বায়ুর বশীভূত।

উদান-বায়ু লোকপ্রসিদ্ধ তেজঃ, অর্থাং আমর। .য পূর্নের সাঙ্গ-সৌরতেজঃ দ্বারা অণুপ্রাণিত জীবনের কথা বলিয়াছি ইহা সেই তেজঃ। উহা যতকণ শরীর মধ্যে থাকে, মানুষ ততকণ সকল কার্য্য করে। এজস্ম উপশাস্ত তেজঃ (তেজোহীন) হইলে ইক্রিয়বৃত্তিযুক্ত উদানবায়্র্রপ তেজের সহিত প্রাণবায়ু বহির্গত হয়। ৩৮।৩৯।

স যদা তেজসাংভিভূতো। অত্রৈব দেবঃ স্বগান্ন পশ্যতি তদৈভিস্পিঞ্জনীরে এতৎ সুখং ভবতি। ৪৭।

যখন মনোরূপী দেবতা (জীব) নাড়ীগত চিত্তসংজ্ঞক সৌরতেজ দারা সর্বতোভাবে অভিভূত হয়, অর্থাৎ তাহার পূর্বতন সংস্থার-উদ্বোধের দ্বার নিরুদ্ধ হইয়া যায়, তখন ইন্দ্রিয়-গণের সহিত মনের রশ্মি বা প্রকাশনশক্তি সমূহও উপসংস্থত হইয়া পড়ে। মন যে সময়ে কাষ্ঠগত অগ্নির তায় সামাত চেতনা শক্তিরূপে সমস্ত শরীর ব্যাপিয়া অবস্থান করে, সে সময়ে জীব সুষুপ্ত হয়। সৌরতেজ দারা দর্শনপথ রুদ্ধ হওয়ায় এই মনোদেবতা (জীব) তখন কোন স্বপ্ন দর্শন করে না, তখন এই মনোমধ্যে এইরূপ সূথ অর্থাৎ ব্রহ্মানন্দ হইয়া থাকে। নেই আনন্দে বিভার হইয়া জীব সকল বিষয়ে বোধশূরা হইয়া পড়ে। আমরা পুর্বেবই সৌরতেজ দারা প্রণুপ্রাণিত প্রাণের বিষয় বলিয়াছি। আজ উপনিযদ দ্বারাও সেই মত সমর্থিত হইল। উপনিষং যেরূপ সকল কার্গ্যের কার্ণরূপে ব্রহ্মের শক্তি উল্লেখ করিয়াছেন জড়বাদীদিগকেও পরে তাহাই স্বীকার করিতে হবে আমার বিশ্বাস। ৪৭।

আদিতো ব্রহ্ম ইতাদেশং। তন্তোপব্যাখ্যানমসদেবেদমগ্র আসাং। তৎ সদাসীৎ সমভবং—তদাগুং নিরবর্ত্ত, তৎ সংবংসরস্তা মাত্রামশয়ত তরিরভিত্তত। তে আগুকপালে রজ্ঞক সূবর্ণঞাভবতান্। সূর্য্যই ব্রহ্ম এই উপদেশ ছান্দোগ্য-উপনিষদে আছে। পূর্বে নামরূপ অপ্রকাশিত থাকায় কোন বস্তু ছিল না অর্থাৎ ইহা অসদ্ভাবে ছিল, তাহা সূর্য্যের আবিভাবে সদ্রূপে প্রকাশিত হইল। সেই সৎ অগুরূপে পরিণত হইল। এক বংসরকাল সেই অন্ত থাকিয়া ছুই ভাগে বিভিন্ন হইল। এক ভাগ স্বর্ণময় ও অপর ভাগ রজতময় হইল। স্বর্ণ অংশে স্বর্গাদি ও রজত অংশে পৃথিবী হইল। মমুতেও আছে 'তদগুমভবদৈনং' সহস্রাংশুসমপ্রভম্ তিম্মিন্ জজ্ঞে স্বয়ং ব্রহ্মা সর্বলোকপিতামহং'। দেই অণ্ডের অভ্যন্তরস্থিত তেজাময় ভাগ হইতে ব্রহ্মা হইলেন। সমস্ত বস্তুই অব্যক্ত অবস্থায় অতি স্ক্র্ম্ম ভাবে ছিল, স্থা্য আবিভাবের পরে সকল বস্তু ক্রেমে ক্রমে প্রকাশিত হইল। ছন্দোগ্যের বন্ধ অধাায়ে লিখিত আছে, সদেব সৌম্যোদমগ্র আসীং একমেবাদিতীয়ম্। স্প্রির পূর্বের এই জগং এক সংরূপে ছিল। স্থা্য সকল বস্তুর নামরূপের প্রকাশক বলিয়া স্থ্যাের ব্লমহরূপে প্রশামাত্র।

বৃহদারণাকে আছে 'বিত্যুদ্ ব্রন্মেত্যাক্তঃ ( ৩৪৬ )।

কেহ কেহ বলেন বিছাংই ব্রহ্ম। কারণ মেঘান্ধকারের স্থায় পাপান্ধকার খণ্ডন করিয়া (দূর করিয়া) আবির্ভূত হয়, সেই জন্ম বিছাং ব্রহ্মভাবে উপাস্থা। 'সর্বাং খলু ইদং ব্রহ্ম' আর্যা-দার্শনিকদিগের যখন এই মত, তখন জ্যোতিস্মান সূর্যা ও বিছাং ও যে ব্রহ্ম তাহাতে আর আশ্চর্যা কি গু

তদ্ যৎ সতামসৌ স আদিতো। য এব এত স্থান্ মণ্ডলে পুরুষঃ, যশ্চায়ঃ দক্ষিণেচক্ষন্ পুরুষস্তাবেতাবলোচলান্তিন প্রতিষ্ঠিতে, রশ্মিভিরেষোচস্মিন্ প্রতিষ্ঠিতঃ, প্রাণৈরয়মমুগ্মিন্ স যদোৎক্রমিয়ান্ ভবতি শুদ্ধমেবৈতন্মগুলং পশ্যতি নৈনমেতে রশায়ঃ প্রত্যায়ন্তি। (বৃহদারণাকে ৫ম অধ্যায়, ৫ম ব্রাহ্মিণ। ৩৪২।)

প্রথমজ সতারকাই আদিতা, যেটা এই মণ্ডলমধাবতী পুরুষ, অর্থাৎ আদিতামণ্ডলাধিষ্টিত আধিদৈবিক পুরুষ, আর চক্ষুর মধ্যবর্ত্তী অধ্যাত্ম পুরুষ। এই উভয় পুরুষই পরস্পর পরস্পরের আশ্রয়ে অবস্থিত,—আদিতা পুরুষ রশািদারা ইহার সহিত সম্বদ্ধ, আর চাক্ষুষ পুরুষ প্রাণদারা আদিতা পুরুষের সহিত সম্বদ্ধ। এই দেহসামী পুরুষ (জীব) যে সময়ে উংক্রমণ করিবে অর্থাৎ মাসন্ন মৃত্যুকালে এই আদিতামগুলকেই কেবল অর্থাৎ রশ্মিহীন নিস্প্রভ দেখিতে পায় অর্থাৎ স্বাভাবিক চক্ষে সূর্যাকে দর্শন করিতে পারে: তখন সূর্যোর রশ্মিসমূহ আর তাহার নিকটে আইসে না অর্থাং চক্ষুর পীড়াদায়ক হয় না। ( এরপ ভাবে সূর্যাদর্শন আসর মূতাসূচক অরিষ্ট বিশেষ ) পারলৌকিক হিত কার্যা করাইবার জন্য প্রসঙ্গক্রমে এখানে অরিষ্টের কথা উক্ত হইল। যেমন "দীপনির্বনাপণে গন্ধ: স্থক্তদ বাকামরুদ্ধতীম। নগৃহন্তি ন শুগতি ন পশান্তি গতারুদং। আয়ুঃ শেষ সময়ে লোকে প্রদীপ নির্বাণোখিত গন্ধ পায় না, বন্ধুর ভাল কথা শোনে না. সক্রন্ধতী নক্ষত্র দেখিতে পায় না। সেইরপ সূর্যামগুলকে নিস্তেজ দর্শনও একটি অরিষ্ঠ, ইহা দেখিলে লোকে বুঝিবে যে তাহার মৃত্যুর আর বিলম্ব নাই। সূর্য্যের রশ্মিসমূহ এই চাক্ষ্য পুরুষের প্রতি অন্তগ্রহ প্রকাশ করিবার জন্ম স্বপ্রভূমণ্ডল পুরুষের কর্তব্য সম্পাদন করিতে পুর্বের আসিত, এখন তাহার সেই কর্ত্তব্য করা শেষ হইয়াছে বলিয়াই যেন তাহার। সার ইহার দিকে আগমন করে না। অতএব এইরূপ পরস্পর উপকার্য্যোপকারক ভাব হইতে বঝা

যাইতেছে যে আদিত্যপুরুষ ও অক্ষিপুরুষ (প্রাণরূপ) একই সত্যব্রক্ষের তুইটা অংশমাত্র। ৩৪২।

হিরণ্নয়েন পাত্রেণ সত্যস্থাপিহিতং মুখম্, তত্ত্বং পূষরপার্ণু সত্যধর্মায় দৃষ্টয়ে। পূষ্নেকর্ষে যম সূর্য্য প্রাজাপত্য ব্যহ রশ্মীন্ সমূহ তেজো যতে রূপং কল্যাণতম্ম, তত্ত্বে পশ্যামি। ১৫ বাহ্মণ ৪।

জ্ঞান ও কর্ম্মের এক সঙ্গে সন্তুর্ঘানকারী ব্যক্তি দেহাস্ত সময়ে মনোগত ভাবান্সসারে এরূপ ভাবে সূর্যোর নিকটে প্রার্থনা করেন,—হে পুষন ! জগৎপোষক সূর্যা ! ভোমার যে হিরণায় অর্থাং সমুজ্জল মণ্ডলরূপ পাত ছারা সভাত্রকোর মুখ ( উপলব্ধির দার) আচ্চাদিত চইয়া রহিয়াছে, তুমি তাহা অপসারণ কর: কারণ আমি সেই সতাব্রের ভতু. তাঁহাকে দর্শন করিতে ইচ্ছা করি; অতএব আবরণ অপনয়ন কর। হে পূযন্, একর্বে। অদিতীয় তত্ত্বদিন্, হে সংযমন-কারিন্! হে সুধা! হে প্রাজাপতা! তোমার রশ্মিসমূহ সঙ্কোচিত কর, এবং দৃষ্টিবিঘাতকারী তোমার তেজংপুঞ্জ অপনয়ন কর; যাহাতে তোমার যেটা সর্বেশত্তম কলাাণময় রূপ ( ব্রহ্মরূপ ), এই রূপটী দর্শন করিতে পারি! সূর্য্যমন্ত্রল মধাবত্তী জ্যোতিশ্বয় পুরুষ যে পরমব্রহ্ম এই বাকা দারা বিশেষরূপে বলা হইল। সেই ব্রহ্ম হইতেই আমরা তেজোময় জীবন পাইয়াছি, এক্ষণে এই জীবনের সন্ধ্যাকালে আমরা তাঁহার তেজোময় রূপ দর্শন করিতে থাকি আর সেই সময়ে ভাঁহার দান আমাদের তেজোময় জীবন তিনি স্বতেজে মিলিত করিয়া লউন। এই নশ্বর জগতে যেন আর না আসিতে হয়। ইহা অপেক্ষা জীবনের সন্ধ্যাকালে উৎকৃষ্ট প্রার্থনা আর কি হইতে পারে ? ৫

যাজ্ঞবন্ধা! কিং জোতিরয়ং পুরুষ ইতি, আদিতাজ্যোতিঃ সমাজিতি হোবাচ, আদিতোনৈব জোতিযান্তে পলায়তে, কর্ম কুরুতে বিপলোতীতোবমেবৈতদ্ যাজ্ঞবন্ধ! ১৫৫। বুহদারণাক ওর্থ অধ্যায়।

জনক যাজ্ঞবন্ধ্যকে জিজ্ঞাসা করিলেন, হে যাজ্ঞবন্ধা! এই হস্তপদাদিযক্ত ব্যবহারিক পুরুষ কোন জ্যোতির সাহায়ে বাবহার সম্পাদন করে ? যাজ্ঞবন্ধ্য বলিলেন,—হে সমাট ! আদিতারূপ জ্যোতির সাহায্যেই এই পুরুষ বাবহার সম্পাদন করে,—নানাস্থানে গমন করে তথা হইতে আগমন করে একং আবশ্যক কর্মা নিষ্পাদন করে। জনক বলিলেন ইতা সতা। সূর্যাঅস্তমিত হইলে পুরুষ চন্দ্র জ্যোতির সাহায্যে সকল কাজ করে চন্দ্র অন্তমিত হইলে সগ্নি জ্যোতির সাহায়ে পুরুষ কাজ করে এবং এই তিন জ্যোতির মভাব হইলে বাকারূপ জোতি षाता পুরুষ সকল কাজ করে। বাক্যের নিরুত্তি হুইলে অর্থাৎ সকল বাহা জ্যোতি প্রশমিত হইলে আত্মাই পুরুষের জ্যোতিঃ-স্বরূপ হট্যা থাকেন। পুরুষ তাঁহার সাহায়েটে কাজ করেন। বস্তুতঃ মানুষ আদিত্য-জ্যোতির সাহায্যেই সকল কাজ করেন জনক ও যাজ্ঞবন্ধোর প্রশোত্তরে ইহা প্রতিপাদন করিবার জন্য প্রথমেই মাদিতা জ্যোতির কথা উক্ত হইয়াছে। প্রায় সকল উপনিবদেই আত্মার প্রাধান্ত প্রকাশিত আছে। এবং যখন আত্মাই শ্রোতব্য মন্তব্য এবং সেই আত্মরূপী ব্হ্মতেজে আদিত্য ও জ্যোতিথ্যান্, তাই সেই আত্মার স্তৃতির জন্মই জনক যাজ্ঞবন্ধ্যের উপাধ্যানটা এস্থলে দেওয়া হইয়াছে।

আপ এবেদম গ্র আফুস্তা আপঃ সত্যমস্জন্ত, সতাং ব্রহ্ম, ব্রহ্ম প্রজাপতিন্, প্রজাপতি দে বাংস্তে দেবাং সত্যমেবোপাসতে । ব্রহদ্রণ্যক ৩৪১।

দৃশ্যমান স্থল পদার্থ সৃষ্টির মগ্রে (পূর্বের) এই জগৎ বাষ্পাকারে পরিণত যজাভতিরূপে পুমময় বা নীহারি-কাময় ছিল। সৃষ্টির পূর্বের বর্তুমানবাক্ত পদার্থ সকলের বীজগুলি অতি সৃক্ষ বাষ্পাকারে ছিল। তাহা হইতেই সত্য জ্যোতির্ময় ব্রহ্ম আবিভূতি হইলেন। ব্রহ্ম হইতে প্রজাপতি বিরাট পুরুষ ব্রহ্মা হইলেন। তিনি দেবগণকে স্ঞ্জন করিলেন। সেই দেবগণ সভ্যব্রন্ধের উপাসনা করিতে লাগিলেন। ছান্দোগো আছে সেই ব্রহ্ম তেজ স্থলন করিলেন সেই তেজ হইতে জল সৃষ্ট হইল, ইহা পূর্বেবই উল্লিখিত হইয়াছে। আপাত দৃষ্টিতে তুই কথার বিরোধ বোধ হইলেও বস্তুত: বিরোধ নাই। জ্যোতির্ময় ব্রন্ধের আবির্ভাব দারাই প্রথমে তেজের সৃষ্টি হইয়াছে। এবং সেই ব্রহ্মতেজের সম্পর্কে (যে তেজ পরে আদিত্যরূপে প্রকাশিত হইয়াছিল) অনেক বাষ্পই জলে পরিণত হইয়াছিল। স্বুতরাং তেজ হইতে জলের সৃষ্টি যাহা ছান্দোগ্যে আছে তাহার বিরোধ হয় নাই। অর্থাং সৃষ্টির প্লারম্ভে তেজও জলাদির সৃষ্টি প্রায় এক সময়েই হইয়াছিল।

পূর্ব হইতে জগং জল ও সকল পদার্থের আদি বাষ্পময় ছিল। ব্রহ্মতেজের আবিভাবের এক সময়েই অনেক বাষ্প জলে পরিণত হইয়াছিল নিশ্চয়। তাহা হইলে মনুর অপ এব সস্কাদৌ একথার ও অসঙ্গতি থাকিল না।

যাহা হউক প্রতীচা পণ্ডিতদিগের মতে সৃষ্টির প্রারম্ভে জগং বাষ্পময় বা নীহারিকাময় ছিল ইহ। পূর্বে উল্লিখিত হইয়াছে, তাহারও কতক সামঞ্জ্য হইল। প্রাচ্য উপনিষং পড়িয়া প্রতীচা পণ্ডিতগণও এরূপ হার্থাং জগং প্রথমে বাষ্পময় ছিল এই মত প্রকাশ করিয়াছেন আমার বোধ হয়।

### 1

ছান্দোগ্য-উপনিবদে আছে অন্নময়ং হি সৌমা! মনং আপোময়ঃ প্রাণঃ। আপং পীতা স্থেধা বিধীয়ছে তাসাং যঃ স্থবিষ্ঠো ধাতুস্তন্ম ত্রং ভবতি, যো মধাম স্তল্লোহিতং ভবতি যোহণিষ্ঠঃ স প্রাণো ভবতি। ষোড়শকলঃ সৌমা! পুরুষঃ পর্ফদশাহানি মাশীঃ কামমপঃ পিবাপোময়ঃ প্রাণো, ন পিবতো বিচ্ছেংস্মত ইতি (য়য় প্রপাঠক) অন্নের বিকার মন ও জলের বিকার জীবন। এই ছটা দ্বারা এই ছটার শক্তি সুরক্ষিত ও বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হয়। শেতকেতুকে তাঁহার পিতা বলিতেছেন,—জল পীত হইয়া তাহার শক্তি তিন প্রকার হয়। পীতজলের স্থলতম ধাতু মৃত্র, মধ্যম রক্ত ও স্ক্ষাতম ধাতু প্রাণ হয় অর্থাৎ প্রাণের শক্তি বর্দ্ধন করে। হে সৌমা! এই পুরুষ (জীব) প্রাণ অপান

ইন্দ্রিয় প্রভৃতি যোড়শ কলাময়, তুমি ১৫ দিন কিছু অন্নাদি আহার করিও না। তবে ইচ্ছা মত জলপান করিও, কারণ প্রাণ জলময়, জলপান না করিলে উহা বহির্গত হইবে। যখন ১৫ দিন অন্নাদি আহার না করিয়া পিতার আদেশমত প্রাণ রক্ষার্থ কেবল জলপান করিয়া আছেন তখন তাঁহার পিতা আসিয়া শ্বেতকে হুকে বেদাদিশাস্থ্রবিষয়ে জিজ্ঞাসা করিলে তিনি বলিলেন. আমার কিছু মনে নাই। পিতার আদেশে পুনরায় অন্নাদি আহার করিলে মন সবল হইল, তখন তিনি পিতার জিজ্ঞাসিত বিষয়ের যথায়থ উত্তর দিতে পারিলেন। গীতায় আছে জ্যোতিযামপি তজ্যোতিঃ (১৩শ) তিনি (ব্রহ্ম) সূর্য্যাদির জ্যোতিরও জ্যোতিঃ প্রকাশক। শ্বেতাশ্বতর উপনিবদে আছে "তম্ম ভাসা সর্বামিদং বিভাতি।" তাঁহার দীপ্তিদারা এই সকল বস্তু দীপ্তিময়। পূর্বেনই উল্লিখিত হইয়াছে, প্রাণই আদিত্য। এই প্রাণরপ আদিতা সপ্তাশ্বযক্ত রথে অর্থাৎ সপ্রজ্যোতি যক্ত দেহরূপ রথে প্রকাশিত হন। এই প্রাণ হইতেই সূর্যোর জ্যোতিঃ এবং সূর্য্য বাহাজগৎরূপ রথে স্বকীয় সপ্তকিরণরূপ অস্থে বাহিত হইয়া আলোক প্রদান করেন। (ছান্দোগ্য)।

সূর্য্য যে আমাদের জীবন ব। জীবনের কারণ সেবিষয়ে অনেক কথা বলিয়াছি। চন্দ্র আমাদের জীবনরক্ষক রক্ষলভাদির জীবন, সেজন্ম তদ্বিষয়ে ও কিছু বলিব। ধান্মযবাদি হইতে প্রস্তুত যে অন্ন খাইয়া আমরা জীবন ধারণ করি চন্দ্রই সেই ধান্মাদির জীবনদাতা। চন্দ্রের কিরণ প্রভাবে জোয়ার ভাঁটা হওয়ায় সমুদ্রে প্রথমজাত গুলাদি তীরে আসিয়া ভূমিতেই জন্ম

গ্রহণ করিতে থাকে এবং সেই গুলাদি হইতে আরম্ভ করিয়া ধরার ক্যায় উত্তম আধারে বহুবিধ লতাগুলা বৃক্ষাদি উৎপন্ন হয়।

পুরাণমতে সর্বস্ঞ্তীর কর্ত্তা ব্রহ্মার মানস পুত্র অত্রি, তাঁহার পুত্র সমুদ্র, সমুদ্রের পুত্র সোম বা চন্দ্র। কোন পুরাণ মতে সমুদ্র মন্তন কালে চন্দ্র সমুদ্র হইতে আবিভূতি হইয়াছিল। চন্দ্রের কিরণে পৃথিবীতে অস্থান্থ ওষধি (লতাগুল্মাদি) উৎপন্ন হুইতে লাগিল। এইজন্ম চন্দ্রের একটি নাম ওব্ধিপতি। বৈজ্ঞানিক জ্যোতিষীরা বলেন যে চন্দ্র একটি জভপিওময় গ্রহ। নিজের তেজঃ বা আলোক নাই, সূর্য্যের তেজে শক্তিমানু হইয়া নৈশ অন্ধকার দূর করেন। য়ুরোপীয় পণ্ডিতদিগের মতে চন্দ্র একটি পৃথিবীর উপগ্রহ বা পারিপাশ্বিক, সর্নাদা পৃথিবীকে পরিভ্রমণ করে। পৃথিবী হইতে চন্দ্রের দূরত্ব প্রায় তুই লক্ষ চল্লিশ হাজার মাইল। জোতিষ তারকামণ্ডল মধো চন্দ্রই পথিবীর সর্কাপেকা সমীপবত্তী। কেহ কেহ বলেন, এই পৃথিবী হুইতে চন্দ্র উৎপন্ন হুইয়াছে। সমুদ্র যথন পৃথিবীর অংশ চন্দ্রও পৃথিবীর খুব সন্নিহিত জ্যোতিষ্ক, তখন পৃথিবী হইতে চক্রের উৎপত্তি কল্পনা নিতান্ত অসঙ্গত নহে।

তেজাময় শরীরস্থিত উদানবায়ুর উৎক্রমণেই প্রাণবায়ু বহির্গত হয় পূর্বেনই উক্ত হইয়াছে। ছান্দোগ্যে উৎক্রমণ-প্রণালী এইরূপ ভাবে লিখিত আছে—

মৃত্যুকাল উপস্থিত হইলে পুরুষের বাগিন্দ্রিয় মনে লীন হয়, মন প্রাণে লয় প্রাপ্ত হয়, প্রাণ দৈহিক তেজে মিশিয়া যায়, সেই তেজ আত্মাতে বিলয় প্রাপ্ত হয়। সর্থাৎ মুমুর্ব্যক্তির প্রথমে বাক্য বন্ধ হয়, পরে মনের চিন্তাশক্তি নষ্ট হয়, তখনও প্রাণের ক্রিয়া স্পন্দনাদি থাকে, তাহা বিলুপ্ত হঁইয়া গেলে দৈহিক তেজ আত্মাকে আশ্রয় করে। তখন ঐ আত্মা দেহ তাগে করিয়। নির্গত হয়। ক্ষিতি, অপ্, তেজঃ, মরুৎ ও ব্যোম এই পঞ্ছতের সৃক্ষ্টপাদানে অন্তপ্রাণিত প্রাণ, অপান প্রভৃতি পঞ্চপ্রাণ, একাদশ ইন্দ্রির সহিত মিলিত হ্ইয়া স্বুয়ানাড়ীর দারা উর্দ্ধগামী হয়, তেজোময় উদান-বায়ুও তাহার অনুসরণ করে। ঐ উদান-বায়ু পাপ-পুন্য-কর্মান্তুসারে জীবকে যথাস্থানে লইয়া যায়। সর্থাং শাস্ত্রবিহিতসুকর্মান্তুসারে সুখন্বর্গ ভোগ করায়, আর পাপ-কার্যাফলে পশু, পক্ষী প্রভৃতি যোনি পর্যান্তও প্রাপ্ত করায়। পাপ পুণা সমান থাকিলে উক্ত জীবকে মানুষ জন্মলাভ করাইয়া সুখ-তুঃখ ভোগ করায়। মৃত্যুকালে জীবের চিত্ত যে বিষয়ে আসক্ত থাকে, জীব সেই চিত্তের ( বাসনার ) সহিত মুখা প্রাণকে প্রাপ্ত হয়, মুখা প্রাণ ও তেজোময় উদান-বায়ুর সাহাযো জীবকে मक्षत्न ७ यकाशाानुगर लात्क लग्ने याय । ग्रेटिन यर्गनतत्को এই সংসারেই স্বর্গ ও নরক, উপনিবং ইহা প্রকাশ করিয়া দেখাইলেন। অতিরিক্ত পুণোর কলে জীব জন্মাবিধ চিরস্থী হইতে পারে, আবার অতিরিক্ত পাপের ফলে পশুপক্ষী এমন কি ত্ণলতাদি প্রাস্ত হট্য়াও জন্মিতে পারে। মানুষীর গর্ভে মানুষ হইয়া থাকে, বানরীর গর্ভে বানর জন্মগ্রহণ করে ইহা সতা, ( তুএক-ক্ষেত্রে পরমেশ্বরের ইচ্ছায় এ সভ্যেরও অন্যথা ভাব দেখা যায় ) কিন্তু জীবাত্মা পাপপুণা-অনুসারে নানা জাবজন্তু চইয়া জ্ঞার্মগ্রহণ করে। গীতার ১৫ দশের **মন্ট্রম শ্লোক,—শরীরং** 

যদবাপোতি যচ্চাপ্যংক্রামতীশ্বরঃ। গৃহীবৈতানি সংযাতি বায়ুর্গন্ধানিবাশয়াং। বায়ু যেরূপ পুষ্প হইতে গন্ধ লইয়া গমন করে, কর্মান্তসারে যখন জীব নূতন শরীর লাভ ও পুরাতন শরীর ত্যাগ করে, তখন পূর্ব দেহ হইতে ইন্দ্রি-সমূদ্র লইয়া গমন করে। আর্যা-শাস্ত্রোক্ত কর্মফলানুসারে জাতজীবের বোধ ও জ্ঞান শক্তির তারতমা হয়। 'ভশ্মীভূতস্য দেহস্য পুনরাগমনং কতঃ' যাহারা দেহাতিরিক্ত আত্মা স্বীকার করে না. মদের মদ-শক্তির মত চৈত্য বা বোধ-শক্তি জডের ধর্ম আপনা আপনিই হইয়া থাকে। শরীর উৎপন্ন হইলে কালে জ্ঞানাদিরও উল্লেখ সভাবতঃ হয়। জড প্রমাণু হইতে স্বর্ণ, লৌহ প্রভৃতি সকল ধাত ও অন্তান্ত পদার্থ সৃষ্ট হইয়াছে। সৌর তেজবিশেষে বা নৈত্যতিক শক্তিতে এ সকল বস্তু বিশ্লেষিত হইলে স্বকীয় পূৰ্বন অণুভাব প্রাপ্ত হয়। তখন যেরূপ উহার মধ্যে energy বা গতিশক্তির আবিভাব সভাবতঃ হয়। এই জড়ভূতময় দেহেও স্বাভাবিক নিয়নেই চৈত্তা বা বোধ শক্তি জন্মে. ইহার কেইই নিয়োগকর্তা নাই, ইহাই নাস্তিক চার্নাকাদির মত। জ্ঞানের ব। চৈতক্তের প্রতি প্রমত্রক্ষ প্রমেশ্বকে কারণ না বলিলে আমাদের মন তুপু হয় না। বিশেষতঃ অনেক-স্থলেই (argument) তর্ক ও পদ্ধ হইয়া পড়ে। শ্রীযুক্ত ডারউইন সাহেবের মতে ক্ষুদ্রজীব হইতে ক্রুমে বানর ও বন মানুষ উৎপন্ন হটয়। পরে মান্তুয় হটয়াছে। সমুদ্র হটতে প্রথম জীবন্ত পদার্থ গুল্মাদি যাহা তীরে আসিয়া সজাতীয় জীবন্ত পদার্থের বৃদ্ধি করিতে লাগিল, সেই গুলাদি বিভিন্ন জাতীয় লতা

বৃক্ষরপে পরিণত হইয়া ক্রমে ক্ষুদ্র জীব হইতে বড় বড় জীব হইয়াছে ইহা ও কেহ কেহ বলিতে সাহসী হন্। স্বাভাবিক নিয়মে এরূপ হওয়া আশ্চর্য্যের বিষয়। তবে সর্ববশক্তিময় পরমেশ্বরকে মানিয়া স্ব স্ব কর্মান্তসারে সকল জীব উৎপন্ন হয়, ইহা বলিলে আর কোন গোল থাকে না।

উৎপন্ন সম্ভানের মধ্যে পিতামাতার বৈছাতিক শক্তি-বিশিষ্ট তেজের অংশ আছে এবং উচা বাহ্যিরের সৌরতেজঃ দারা অনুপ্রাণিত। এই জন্ম সন্তানের আকার, স্বভাব, বৃদ্ধি প্রায়ই পিতামাতার মত হইয়া থাকে ! ইহার দারা প্রতিপন্ন হইল যে পিতামাতার আংশিক অধ্যাত্মতেজং আর অধিদৈবত সৌরতেজ এই তুইটী মিলিত হইয়া সন্থানের মধ্যে বিরাজমান। আবার উক্ত সন্থানের যখন পরে যথাসময়ে সন্থান হয়, তখন সেই পৌত্রতে আদি পুরুষের এক চতুর্থাংশ তেজঃ সৌরতেজের সহিত থাকে ৷ এইরূপ স্থান অনেক পুরুষ অথাৎ ১৪ পুরুষ দূরবন্তী চইলে তগন সেই চতুর্ক্তম-পুরুষ পরে সেই সন্থানে মূল আদি পুরুষের তেজঃ যৎসামাত্র থাকিতেও পারে। ইহা দারা গিল্টনের মতবাদ প্রমাণিত হুটল। এবং Mutation theory জীব-বিজ্ঞানে নবজাতীয়ধারা উৎপাদন—মতবাদ অন্তসারে নূতন species সজাতীয় ধারার উৎপত্তিও এই মতবাদদারা প্রমাণিত হইতে পারে। কারণ, বংশধারা যত বেশী বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়ে এইরপে পরে এমন সময় আসিতে পারে যখন আদি পুরুষের সূহিত নাম ভিন্ন অর্থাৎ 'অমুকের বংশীয় অমুক' ইহার অতিরিক্ত আত্মিক সম্বন্ধ কিছুই থাকে না। তখন আবার ন্তন species বা জাতীয়ধারার উৎপত্তি হয়। এই প্রাণালীকে ঠিক মিউটেসন ( নবজাতীয়ধারা উৎপাদনজনিত পরিবর্ত্তন) বলা যায় না। বস্তুতঃ ইহা ক্রমবিকাশেরই একরপ উদাহরণ। তবে এই নৃতন জাতীয় ধারার উৎপত্তি আমরা হঠাং উপলব্ধি করি বলিয়া ইহাকে মিউটেসন বলিলেও বিশেষ দোষ হইবে না। যাহা হউক আমাদের পূর্ব্বপুরুষণণ পূর্বের ইহা বুরিয়া আদি পুরুষের চতুর্দ্দশ পুরুষের পর বিশেষ সমন্ধ থাকে না ইহা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। সুরার মদশক্তির মত জীবের চৈত্তা বা বোধশক্তি স্বভাবতঃ হয়, নান্তিক জড়বাদী-দিগের এই মত। আস্তিক শ্রদ্ধাশীল পাঠকগণ এই প্রবন্ধের উপনিষদ্ ভাগে ব্রহ্মশক্তির বিষয় পাঠ করিলেই জীবের চৈত্তাদি বোধশক্তি-তত্ব ভালরূপে উপলব্ধি করিতে পারিবেন।

জীবন বিষয়ে যে গবেষণা লিখিত হইয়াছে তাহা সকল জাতি ও সকল ধর্মাবলম্বী মানবদিগের বিশেব প্রয়োজনীয়। তাই স্বধর্মবিশ্বাসী সেশ্বরমতবাদী প্রাতৃকল্প মুসলমান ও খুষ্টান-দিগের প্রতি আমার স্বাভাবিক শ্রদ্ধার জন্ম বাইবেল ও কোরাণ পাঠ করিয়া দেখিলাম যে স্পষ্টিতত্ব বিষয়ে এই উভয় ধর্মপুস্থকের প্রায় একমত। আমাদের মতের সহিত এই তুইটী মতের অনেক স্থালেই সামপ্তস্থাত বলা যাইতে পারে। উপনিষদাদির মতে পরমেশ্বর স্বেচ্ছায় প্রকাশিত হইয়া তেজঃ, আলোক, জল, পৃথিবী স্থা্ চল্লাদি সকল পদার্থ স্কন করিলেন। বাইবেল ও কোরাণে প্রায় সেইরূপ লিখিত আছে। ইশ্বর লেখনী সৃষ্টি

করিয়াছিলেন, এইটক অতিরিক্ত আছে মাত্র, পর্মেশ্বর সকল ধর্ম্মেই এক। তবে ভিন্ন ভিন্ন ধর্ম্মপ্রচারক ভক্তদিগের ভক্তি বা বিশ্বাস সম্ভুসারে স্থান, কাল ও পাত্র বিবেচনাপূর্বক ঈশ্বরের নাম আচার বাবহারাদি এবং ধর্মোপদেশ বিভিন্ন হইয়াছে মাত্র। ঈশ্বরে ভক্ত বা বিশ্বাসী হিন্দু, ও মুসলমান ও পুষ্টানদিগের ভিন্ন ভিন্ন ধর্মগ্রন্তে সাধারণ সতা-ধর্মের উপদেশ প্রায় সমান। তাই বাইবেল ও কোরাণ হইতেও ক্ষেক্টী উপদেশ হিল্পোঠকদিগকে প্রদান করিতেছি। মহাত্মা যীশুখ্রীষ্ট তাঁহার ভক্তদিগ্রে বলিয়াছিলেন.— ১। ভগবানের নাম বথা করিবে না। ১। বিশ্রামদিন পবিত্র ভাবে থাপন করিবে। ৩। প্রতি স্থাহে ছয় দিন পরিশ্রন পূর্ববক <u>।</u> সময়ের মধ্যে সাংসারিক কার্য্য করিবে। । । স্পুম দিন বিশ্রাম দিন। ভগবান ধর্গ, মর্ত্তাপাতাল ও তৎসহ যাবতীয় স্টিকার্য্য ছয় দিনে সম্পন্ন করিয়া সপ্তম দিনে রবিবারে বিশ্রাম করিয়াছিলেন। তিনিও যেমন এই দিন পবিত্র রাখিয়াছিলেন তোমরাও তাহাই করিবে। ৫। পিতা-মাতাকে ভক্তি করিবে। ৬। হত্যা করিবে না। ৭। স্কুচরিত্র থাকিবে, ব্যভিচার করিবে না। ৮। চরি করিবে না। ১। কাহার বিরুদ্ধে মিথা। সাক্ষা দিবে না। ১০। অপরের ঘরবাডী স্ত্রী বা অন্যান্য সম্পত্তির উপরে লোভ করিবে না। বাইবেলে এইরূপ ভাল উপদেশ অনেক আছে। তবে তাহার কয়েকটা সার উপদেশ মাত্র এখানে দিলাম। Old testament, chap 20 verses 7—17.

পূর্বনাভিমুখ হইয়া প্রার্থনা করিলে কিংবা পশ্চিমাভিমুখ হইয়া প্রার্থনা (উপাসনা ) করিলেই পণা হয় না। তাঁহারই পুণা হয়, যাঁহার ভগবানে এবং শেষের দিনে বিশ্বাস ও ভক্তি আছে। তাঁহারই পুণ্য হয় যাঁহার স্বর্গদূতে ধর্মাশাস্ত্রে এবং ভাববাদীদের উপরে বিশ্বাস ভক্তি আছে। তাঁহারই পণা হয় যিনি ভগবানের নামে দান করেন। ভাঁচারই পুণা হয় যিনি আত্মীয়কে, পিত্নাত্তীনকে, অভাবগ্রস্তকে অপরিচিত ব্যক্তিকে এবং বন্দীদিগের মক্তির নিমিত্ত অর্থপ্রার্থীকে দান করেন। তিনিই পুণ্যাত্মা যিনি সর্বদ। ভগবানের উপাসনা ও প্রার্থনায় রভ থাকেন এবং যথাশক্তি দান কবেন তঃসময়ে অতি পরিশ্রমে এবং অভ্যাচারেও যিনি ধৈর্যাশীল, তিনিই পুণ্যাত্ম। তিনিই পুণাাত্মা যাঁহার হাত্ট্যকরণ বিশুদ্দ ও নিশ্মল, যাহার হাত্রিক ভগবানে ভক্তি আছে। Koran, Chap. 2, Translated by George Sale. 1st Edition Page 28). এই পৃথিবী রাজা যাঁচার হস্তে ( অধীন ) তোমার অস্তির প্রমাণের জন্ম যিনি মৃত্যু এ জীবন সৃষ্টি করিয়াছেন যিনি সর্বাশক্তিমান তিনি ধরা। যিনি সপ্ত স্থাপি করিয়াছেন, যিনি অসীম শক্তিশালী অথচ ক্ষমাশীল তিনি ধরা। তুমি সেই দয়ালা পরমেশরের সর্গের দিকে বার বার চাহিয়া দেখ তোমার দৃষ্টি বিমুগ্ধ হইবে, ভূমি ভাঁহার সৃষ্টিতে কোন দোষ দেখিতে পাইবে না। Selection from Koran VI. Translated by S. L. Poole.

<sup>(</sup>আমার কনিছ খাতপ্রতিম কল্যাণায় জ্রীসুক্ত থা বাহাছর হিদায়েৎ গোনেন মাদ্রাসাকলেওের ভূতপূর্ব অধ্যক্ষ আমাকে কোরাণ দিয়। সাহায় করিয়াছিলেন বলিয়। তাহাকে আন্তরিক বন্তবাদ)।

ঈশ্বরে বিশ্বাসীদিগের মধ্যে সকল ব্যক্তিই জীবন ও তৎসংশ্লিষ্ট ইন্দ্রিয়, মন, বোধশক্তি যে তাঁহার ইচ্ছানুসারে হইয়াছে ইহা সানন্দে স্বীকার করিবেন। তবে নাস্তিকদের স্বতন্ত্র কথা। উহাদের কিঞ্ছিং মতবাদ এই প্রবন্ধে দিয়াছি। এক্ষণে নিরীশ্বর-বাদী পালিগ্রন্থ হইতে সংগৃহীত বুদ্ধদেবের কথা লিখিত হইতেছে।

বুদ্ধদেব তাঁহার ভক্ত শিশুদিগকে সম্বোধন করিয়া বলিয়াছেন। "পৃথিবী শৃশুময় বলিতে এইটা বুঝিতে হইবে যে ইহাতে (এই পৃথিবীতে) আত্মা বা আত্মজাতীয় কোন পদার্থ নাই। ভাহা হইলে এ শৃশু পদার্থ কি? এ প্রশ্নের উত্তবে তিনি বলিয়াছেন যে পঞ্চ ইন্দ্রিয় ও পঞ্চ ইন্দ্রিয়ের আধার এবং অনুভব শক্তিযুক্ত মন এই সমস্ত কেবল আছে। আত্মা বলিয়া কোন স্বতন্ত্র পদার্থ নাই। যখন আত্মার অস্তিষ নাই, তখন আমি (অহম্ self) চিরস্থায়ী, এই মতবাদটী কি একেবারেই মূর্থ বিজ্স্তিত অস্কঃসার শৃশু নহে গ্রু সমৃত্তবিকার ৪।৫৪ স্কৃত্তপিঠক ১।৩৩৮

নিরীশ্বরবাদী বৃদ্ধদেব নশ্বর দেবতা স্বীকার করিয়াছেন কিন্তু অবিনশ্বর আত্মা বা ঈশ্বরকে স্বীকার করেন নাই। তাঁহার মতে এই জগৎ স্বভাবতঃ স্পষ্ট হইয়াছে। তবে তিনি তাঁহার ভক্ত শিয়াদিগকে অহিংসা পরোপকার প্রভৃতি পুণ্যকর্ম করিতে সর্বনদা উপদেশ দিয়াছেন।

জড়বাদী নাস্তিকদিগের বা প্রকৃতিবাদীদের মতে স্বাভাবিক শক্তিতে দেহমধ্যে বাষ্পাদির সংযোজক সাঙ্গসৌরতেজই জীবন। আবার আস্তিকদিগের মতে প্রমব্রহ্ম প্রমেশ্বরের ইচ্ছায় বা মন্তু প্রাণনায় সেই সাঙ্গুসৌরতেজই বাষ্পাদির সংযোজনপূর্বক জীবনের কারণ হইয়াছেন। উপনিষং প্রভৃতি দ্বারাও ইহা সম্পূর্ণরূপে সম্থিত।

সম্প্রতি, -- ভদ্রং কর্ণেভিঃ শুণুয়াম দেবাঃ ! ভদ্রং পশ্যেমাক্ষভি শজ্ঞাঃ । স্থিরৈরক্ষৈস্থষ্ট,বাংসস্তন্ভিঃ ব্যাশেম দেবহিতং যদায়ুঃ ॥

হে দেবগণ! আমরা কর্ণে যেন ভাল কথা শ্রবণ করি, চক্ষুতে যেন উত্তমরূপ দর্শন করি। এবং যজ্ঞশীল ও প্রমেশ্বরের স্তৃতি প্রায়ণ হইয়া স্তৃত্ব অঙ্গে ও স্তৃত্ব শরীরে দেবহিতকর যে আয়ু (জীবন) ভোগ করিতে পারি। প্রহিত করিয়া যেন জীবন যাপন করি।

ও শান্তি:, শান্তি:, শান্তি:।

সম্পূৰ্

## A STUDY ON LIFE.

T

I cannot enjoy sound sleep at night. Any other person so circumstanced would perhaps have resorted to some kind of narcotic or medicated oil; but, as [or myself, this state of sleeplessness gives me great pleasure. Work is the destined aim of human life. The longer I keep awake, the more time I can get to accomplish the work of my life.

It makes me sad to think that, though my life is fast drawing to its close, though I may have soon to leave this world for ever, yet there is nothing great, no work of permanent and durable value, which I might leave behind me as a legacy to the world. I often brood upon this melancholy thought—and it is this which keeps me awake at night.

And yet length of days is not impossible of attainment if I continue in the course of life which I have been following for some time past. A man's death may be entirely within his own control as it was in the case of Bhishma—if only he will walk in the path of purity and exercise due restraint over the appetites and their indulgence. One night, for three hours together, I brooded intently upon this

line of thought, and I praved with passionate yearning to the Divine Mother, the source of all power and energy, that to me also might be youchsafed a measure of the same power and force. And then a few nights later, in the deep hours of darkness, a great thought came flooding over my soul Long life and death-at-will might not be impossible to me if I walked in the ways of purity and lived a life of temperance, sobriety and moderation. But how could I save from death the people of my household who might be intemperate and prone to all manner of sensual indulgence ? And as I am a creature of the earth, entangled in the meshes of earthly affection, how could I endure a long and lonely old age if my near and dear ones died before me? And so I concluded that an early death would be preferable for me. But along with this came the melancholy reflection—how had I wasted the precious hours of life, so that my tree had no bud or blossom to show to the world! And yet there was consolation in the midst of this sorrow, for I recollected that man is immortalised by his work. There are the great poets of the world—Valmiki. Vedavyasa and Kalidasa in the East, Homer, Dante, Shakespeare in the West, who, being dead, still live in the hearts and minds of men. But great as is their fame, would they live for ever like Newton who discovered the Law of Gravitation ? If men

devote themselves too much to the pleasures of the flesh, if they forsake the paths of virtue and rely wholly upon brute force, Religion will disappear from the face of the Earth, and with Religion will perish Literature, And if these gross, materialistic tendencies persist for a thousand years on end, it is my fear that the names even of Valmiki and Kalidasa will be wiped off from the memories of man; but the name of Newton will still live and continue to shine. And so I thought—"What should I do that my name might live for a few days in the Books of Life ?"

And so, once again, I betook myself with passionate intensity of thought to the Divine Mother. the source of all energy and power, and, in the lonely hours of night, once again it was borne in upon my mind that I might devote myself to the study and investigation of some great and original theme. But what was I to do? Even in these latter days, our own Jagadish Chandra, working upon an old vein of thought in Manu, has enriched the world with his treasures of thought and wisdom. But I am an utter ignoramus in all that pertains to Western science and literature, and this sphere of work is not for me. But as I thus brooded upon my thousand deficiencies, something prompted me from within that there was one problem—the problem of problems—the eternal problem of Lifewhich I might claim for mine own, to study and investigate. And thenceforward, every night, in the deep hours of darkness, I would apply myself with resolute intensity of thought to absorbed meditation upon this theme. Every night I would jot down whatsoever thought the Great Mother would inspire in my mind; and these writings, pieced together and collected, are now submitted for consideration before those who are the object of my respect and affection. Let me hope that, in the abundance of their kindness, they will forgive the rash trespassings of one who is very ignorant indeed.

#### Ħ

What is Life? This problem has never been satisfactorily solved as yet. Much has been said upon this topic in the many scriptures of many nations—in the Vedas, the Upanishads, the Duranas, the Quoran and the Bible. But the inner essence and significance of the thing has been grasped by none. And now it came borne in upon me that the solar force in the splendour of its fulness—the solar force which is the essence of all energy—the cause and inspiring principle behind all forms and varieties of existence—the solar force which reveals and makes manifest the whole world of visible phenomena—it is this solar force which is the essence

and inner principle of life. In its disparate, divided form, it is /ivatma (the universal life as manifested in the individual the individual soul in the individual body); while collectively, in its mass and totality, it is the reflection of Paramatma—the aggregate and sum-total of all energy and existence in the universe. Every separate and individual thing in this world is made up of the essential principle of the five main elements, earth, water, air, fire and other. This body itself is a variant and transformation of the five elements, and fire (or force) is one of these elements. And the allpervasive solar fire, which is the cause and principle of all motion, vibration, fire and electricity—this solar fire is Life. Many are of opinion that, when man dies, the elements which make up his body merge and become one with the primal elements of the universe. The sun rolls and revolves in the midst of infinite ether, many millions of miles from the Earth; and yet the force of sunlight sustains the life of man. The five elements buttress and support one another, so to say. And wherever there is ether inside or outside the human body. force (or fire) also must be there, either latent or manifest. And this force or fire is nothing but solar force.

In the beginning of things, at the dawn of creation, the whole space of sky and other was shrouded in

the darkness of the nebula. So we have it in the Rigveda, "ततोरात्रा जायत।" "And then darkness came out". And so too we have it in *Manu*:

# षासोदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमन्ज्ञणम्। ष्रप्रतर्क्यमिनज्ञेयं प्रसुप्तमिन सर्व्वतः॥ १म षः।

"This world remained (viz. at the beginning of days) unknown, unknowable, shrouded in darkness as if wrapped in deep slumber."

And so too in modern science we are told:

"There is another curious fact, and this is that the kind of stuff the sun is made of is the same as the kind of stuff that the various planets are made of. It almost looks, does it not ? as if our little earth and all the planets were once a part of the sun. The sun is made of the same stuff as the earth. The sun and all his planets were once one. Indeed, we believe that, in the first stage which solar system was nothing else than a nebular-like one of the very smallest of the thousands of nebulae that we now see in the sky."

And the Chhandogya Upanishad, Part II, chap. 2, tells us: "तदंचत वहु स्थां प्रजायेय इति तत्तेजोऽस्रजत। तत्तेज ऐचत वहु स्थां प्रजायेय इति तदपोऽसृजत।"

"The Supreme

Being willed to be many; hence fire (or force) grew out of His will, and from fire, water. Yea, the

vast and luminous mass of the sun appeared in the nebular darkness of the sky under the energising will of the Supreme Being".

According to Western science, the earth and other planets have evolved out of the sun, and the moon out of the earth. When the vast mass of the sun began of its proper motion to whirl and revolve in the sky, this whirling rapidity of movement was the cause of air, and thenceforth the earth and all the spaces thereof have become pervaded with a space of the earth and all the spaces.

The molten upper surface of the earth became hardened into a thick crust under the pressure of air; and the nebula having melted into liquid under the fierce heat of the sun, the larger part of the earth's surface became filled with water. But the interior remained a hot, molten mass as before; and it is this hot and molten mass which crupts from time to time in the form of geysers and volcanic streams.

Again, simultaneously with the creation of the earth, the electrons (which are the primal elements of electricity) began to issue out from the sun and to pervade in an invisible stream the whole inner space of the sky. To sum up in one sentence—whatsoever things we see in this world, whatsoever things we use and enjoy, and whatsoever things keep us in health and strength, it is the sun and

sun alone which is the source and cause, direct or indirect, of all such things. But there is one exception. Ether (or space) is independent of the sun. It has existed eternally from the beginning of days. Even before the emergence of the sun, the atoms (or electrons) which are the essential material of this phenominal world existed in the form of nebular darkness; and they will continue to exist in the same form when this visible world of phenomena has passed away. To the outer seeming of sense this sky (ether) may appear to be empty, but it is the seat and source of all energy and force. Things like the sun could not exist without a sustaining and containing basis; and hence. ether which fills and pervades the infinite spaces of the universe is at once the basis of all things and the reflex image of the Supreme Being. The sun is but the visible manifestation of that vast, indwelling force (or fire) which is immenent in ether.

The Supreme Being is invisible to us: we only know Him as Infinite Power and Infinite Wisdom: and we worship him through the great verse of the Gayatri. But, for the bliss and comfort of his worshippers, the Supreme Being manifests himself as the sun, and hence the Gayatri is applicable equally to the sun and the Supreme Being. From the beginning of time, the causal elements of all

earthly things have been immanent in ether, and hence we can infer that they are immanent also in the sun which has evolved out of ether; and so we can trace the stuff of these elements in the planets and meteors which have evolved out of the sun.

Almost everything that we see in this solar system—earth, water, fire—it has all emerged into existence from the vast mass of the sun as it whirls ceaselessly and for ever in the spaces of the sky. Every single thing that we see is connected directly or indirectly with the sun; and hence, each in a measure reflects the qualities of the others. We have said before that the sun, in its ceaseless motion, throws off the electrons which are the basic principle of electricity, and on this point we beg to quote the authoritative opinion of Mr. Arthur Mee.

"The hot matter that makes up the sun is in ceaseless violent movement giving out electrons. On all sides without end, the sun is pouring out not only heat and light, but also these tiny particles which rush through space, and probably account for some of the things which happen in the solar system......We already know that there are no compounds in the sun, and why that is so. When we study the light of the sun, we are able to find out what

elements it mainly contains, or, at any rate, what elements are contained in its outer parts. The corona of the sun seems to consist mainly of hydrogen. Nearer the body of the sun, we find proof of the existence of the gases or vapours of many elements which we know well, and which can be found in our own bodies—hydrogen, lime, magnesium (which gives such a bright light when it is burnt), sodium and iron; and besides iron, a large number of other metals well-known on the earth.

"We know that he (the sun) is what he has been since life first appeared on earth, and what he must continue to be so long as life remains on earth—the great source of the power. which, mainly in the form of light and heat, and also in other ways, which we are only beginning to understand, sustains all life, makes the rain and the rivers, gives every visible part of the earth its light and colour and beauty, supplies the food of the green plants upon which we feed, and so works in our muscles every time we move, in the eyes which see the beauty of the earth and of the sun itself, and in the brains by means of which we try to learn how all the things come to be". (The Book of Knowledge, page 2094, Vol. 7 and 8).

The whole space of this solar system is filled and interpenetrated with the energy of the sun

whether in a latent or manifest form; and it is needless to add that our body-space also is pervaded by the same solar energy. This aggregate solar force within the body is the Life in living beings. The vast and formless etherspace shrouded in nebular darkness, dominated by the principle of tamas, the cause and container of all things and which has been described as both real and unreal—this vast and formless ether has been spoken of as the image and reflex of the Supreme Being. In the Vedas. it is said: "(The Supreme Being thought) I am one, I shall be many", and so there emerged into existence the three qualities of sattwa. rajas and tamas. Light (fire or energy which reveals) is sattwa: air which moves and is the all motion is rajus, while space. cause of (ether) in which all things visible and invisible have their origin and end, is tamas. But though space (ether) is primarily dominated by tamas. all the three qualities of sattwa, rajas and tamas are inherent and immanent in space. They have been there since the beginning of time-they will continue to be there even after the end of creation. The existence (and permanence) of space like the existence of the Supreme Being Himself is testified to even in the Vedas.

Thus the Supreme Being, with the object of

begetting creation, manifested Himself as the sun—that sun which as fire, light or energy interpenetrated with the quality of sattwa is the primal cause of all the visible things and phenomena of the universe. Air had always dwelt, latent and unfelt, by the side of fire or force; and now, with the manifestation of the sun, the power of air also made itself suddenly felt. And as the sun, with the aid of air, began to whirl round with tremendous velocity, planets like the Earth (as well as the electrons in their infinite multitude) came to be thrown off from the sun. And, in the course of time, the nebula was melted into liquid under the enormous heat of the sun. From this it will appear that fire, air and spacethese are the three primal elements. Earth and water are only later emanations from these two. Hence earth and water—though regarded as elements—are included under fire and air, they are in no way to be regarded as beyond the three qualities of sattwa, rajas and tamas. Whatsoever things exist upon the earth—they are all made out of the five elements and they have all emanated from the three qualities. In the Ayurveda it is said that every living thing is composed of three humours—bile, choler and phleam. Now these humours are only the crude metamorphoses of the three essential qualitiessattwa, rajas and tamas—and the three primal elements of air, fire and space.

But here an objection may be raised. It may be asked: "Since the body is made of the five elements (of which air is one), since life depends upon respiration, and since, when a man dies, it is said that the 'breath' of life is extinct—how is it that fire, energy or force and not air is to be regarded as the essential principle of life?" The answer is that air and space can only perform their functions under the energising impulse of the solar force: and without such energy of impulse they would be powerless to do their work. Just as in space outside, it is the light of the sun which reveals the world and makes us feel and realise the existence of thingsso in space inside, it is the fulness of the solar energy which inspires air and other and enables them to perform their respective functions. In the terrestrial atmosphere, wherever there is space (Byoma), there is also air (Marut). There must be air wherever there is space; there is space in the organs of the senses even when we are dead; and hence it follows that these must be pervaded by air. And yet the energy or life-principle being extinct, the dead body can no longer either inhale or exhale. Hence, force or energy being the chief among the five elements, it is this which is known as life. Just as people say, "the king is victorious", though, in point of fact, it is the commander-in-chief who has won the victory, even so it is force or energy which is called life though the functions of life are performed by air.

#### Ш

That distinguished scientist, the late Ramendra Sundar Trivedi, says in his book named "Jijnasa": "Man's body is certainly matter; but it is living matter. It is the harmony or collective aggregate of a number of forces. The materialist does not admit the existence of more things than one. That one thing is matter—and force or motion is the law of matter. Now, this force or motion manifests itself in various forms—as a current or onward-following stream, as a wave or ripple playing back upon itself, or as an eddy. And, according to the various forms it assumes, it manifests itself—now as electricity, now as magnetism, now as light, now as chemical action and now as Life. Life is a combination of many forces, and its course is intricate and hard for us to understand. Nay, we cannot understand the nature of even one of these forms of motion. The apple falls to the ground: but why? The oxygen atom flies naturally towards the atom of hydrogen: but why? It is difficult

to answer these why's. And how is it more wonderful than these that the various atoms of oxyaen. hydrogen and carbon should unite with other elements in order to set up the wonderful phonomenon of Life?" The great scientist is puzzled to find an answer to the problem of Life. But the answer, I venture to submit, is this: The full or complete solar energy which is the source of all motion in the world—it is this complete solar energy which enables the various elements to cohere and unite in the formation of life. Without the energetic impulses of the solar force, they could never have united: and, except for such union, this material human body could never have been inspired with Life. It is the sun which generates such gases as oxygen, hydrogen, nitrogen etc., and it is the same sun which, with the aid of the electrons thrown off from its system, unites the different elements and inspires them with the principle of life. But the sun is not content with merely imparting the gift of life; by means of his luminous beams, he relieves the various ailments of the body and helps to preserve and sustain our life. Going still further we may say that the sun not only gives and maintains Lifewith the aid of the electrons (which are the stuff of electricity), he increases the energy of life and adds to the various amenities existence.

According to the older scientists, the sun had seven rays; and in the Vedas, these seven rays are described as the seven horses of the sun's chariot. But, according to modern science, the sun has many more than seven rays; and the fact that they have a tremendous velocity may be metaphorically expressed by likening them to so many horses. One of the names of the sun is 454-The which is another way of saying that the sun has infinite rays; and in modern science the following names have been given to some of these rays viz. (1) Hertzian waves, (2) infra red, (3) red, (4) (4) orange, (5) yellow, (6) green, (7) blue, (8) indigo, (9) violet, (10) ultra violet and (11) x-ray. Modern medical science has utilised with excellent results the 10th and the 11th of these rays in the treatment of many serious diseases. It is possible that, in course of time, all the rays of the sun will be discovered by the devoted labours of scientists. In fact, if we exercise commonsense and enjoy fresh air and the sunlight as much as we can, we ourselves may be largely free from disease.

### IV

On this earth wherever there is space (or ether) there is air, and there also are the electrons which are the stuff of electricity. The electrons issuing

from the body of the sun exist invisibly—either in the space immediately outside the earth or in the space within man's body; and it is because of the presence of these electrons in space that we can produce electric effects with such little effort on our part. It is known to most of us that no life, no living thing, can be created except with the help of electric energy. The friction of any two things produces electricity. If we rub our two hands together. electricity is generated and the palms become heated in consequence; and if any foreign body enters the eye, the pressure of the heated palm relieves the pain at once. It is a matter of plain inference, therefore, that electricity—which is the resultant of solar energy—is the chief and primary source of life. It has been said before that the sun is the generator of such gases as oxygen, hydrogen, nitrogen etc. These gases are present everywhere both inside and outside ourselves; the electrons deriving their motion from the force or energy of the sun, cause them to unite and combine; and the result of such combination is life.

This body is made up of the five elements, and hence we sustain the strength of the body with the products of earth and water. Also we keep up the force or energy of life by drinking milk. From milk we have cream; a variation of cream is ghee; and one of the Sanskrit synonyms for ghee is energy.

In fact, the sun, force, lightning, ghee and the seminal fluid—all are forms of energy; and the vital energy is specially sustained by drinking milk. We suck the mother's milk when we are babes—and the electric force communicated through this milk makes us grow daily in health and strength. In fact, we derive the maximum of sustenance from things which are like unto our nature. Hence the mother's milk is best for babies; while, as for the milk derived from animals, cow's milk is best—for there is a considerable amount of electric force in cows. In fact, there is a considerable amount of such energy even in the dung and urine of cows; and hence from these also we derive a good deal of benefit.

If men only ate according to the necessities of their constitution and the conditions of soil and climate in the midst of which they had been born, such eating would help to maintain the balance of electric energy in the body—and we would not have to suffer illness even for a day. Disease indicates that the vital force (the electric energy within the body) has been weakened (through irregularities of diet). The vital force being weakened, the humours are disturbed; and hence there is loss of appetite followed by other ailments. Just as in the case of machinery, if the fire is low, the machine ceases to work—so, in the case of the body, if the stock of energy is low, the digestive

power does not work as before, and hence there is a trail of various diseases. We must eat, therefore, so that the slock of our energy may be maintained, and we must see also that there is free passage for the inflow and outflow of air in the body. One must not work too hard or too little; each must work according as his health and strength permits. Also we must remember that our whole system is pervaded by ether or space. There is space at the passage of the ten senses and to fact there is space even under the nails. This other or space is the prime sustainer or the life of all life. And hence we must see that there is room for the play of this ether in the body. We must eat only three parts full, and the rest, after being partly filled with water, will afford room for the free current of other. Thus only can the health of the body be maintained.

Space and energy being the container and sustainer of all elements—they help these elements in the discharge of their functions. It must have been noticed by all that there is a great rush of air wherever there is a great blaze of fire. And similarly there is a great rush of air wherever there is a vast agglomeration of waters as in the sea. In other words, the five elements are closely connected with one another and are mutually helpful, each unto each. Inspired by the force or vibration of energy, the air within the body helps the digestion

of food, and it is the same air (known under the name of *pran* etc.) which helps in the formation of blood and the subsequent filtering of the blood-fluid. Just as in the outside world steam propels machinery and performs all sorts of needful functions, so, inside the body, it is the solar force which, combining with its own product, electricity, helps to set the vital energies in motion. The ancient sages of India were familiar with this great truth. Hence the great hymn of the *Gyatri* which means this:—

"Let us meditate on the great glory of the Supreme Being or the sun, that Sabita who pervades and reveals the whole world unto us, who is the source of utmost beneficence to us, and who inspires and directs our intelligence."

The word Sabita may be interpreted either as the Supreme Being or as the sum—for it is with sunrise that the world emerges out of darkness into the full glory of matifestation. Hence, it is not unreasonable to interpret the Gratri as applicable to the sun as much as to the Supreme Being. In the solar system, it is the force of the sun which is the greatest of all forces. Fire, electrons and other forms of energy have all evolved from the sun.

It has been said before that the electrons (which are the source and stuff of electricity) were thrown off from the whirling disc of the sun, some time after

the formation of the planets, and that these electrons now pervade all space including the upper ether, the air immediately surrounding the earth, and the space that is in all things, living and non-living. It is needless also to add that the sun's rays as they reach the earth must filter through this pervasive mass of electrons. And hence the rays of the sun, like the Hertzian waves, are inspired with greater force and velocity by the intervening action of the electrons. To sum up in one word, it is the energy of the sun which, now as fire and now as electricity, helps to preserve and sustain our life. To repeat what has been said before—wherever there is space, there is air, and there also are the electrons and the solar force.

There is a two-fold source of all energy—the Supreme Being who is invisible and the sun which is the visible manifestation of the Supreme Being. Gases like oxygen, hydrogen etc. emanate from the sun and are present in the human body; and that solar force (in its integrity and entirety) which makes these gases cohere and unite—we call it by the name of sentient life. In other words, it is the solar force—together with the electrons which are its own product—which functions as life in all living things.

Here, incidentally, it may not be out of place to say something about the nature of electricity.

Just as gream is obtained by churning milk, and from cream we obtain ghce—so electricity is obtained by churning the electron-prevaded ether of space: this electricity is then stored up in copper vessels from which it is conducted by means of copperwires and employed for the purpose of producing heat, light, motion and so on. The sight of a dynamo enables us easily to understand this matter of churning the electricity of space. A huge disc or wheel is made to whirl incessantly, moved either by fire or by water-power; and even so is electricity churned from the electrons of space and stored up in vessels of copper. During the seasons of Autumn and the Rains, we frequently see flashes of lightning in the sky. And some people contend: "If space is always pervaded by electricity, how is it that we cannot see the phenomenon of lightning except when there are clouds?" The answer is simple. Spirits are invisible; but when a man is spirit-ridden, it is through his mouth that the spirit speaks. Even electricity is invisible; it requires some vehicle through which to manifest itself to our senses: and the clouds supply it with this vehicle. There is nothing so vast or infinite as space; this vast infinitude is pervaded with electrons; and it is only the electrons stored in one corner of this infinitude—the corner adjacent to the earth—which occasionally manifest themselves as lightning.

In this solar universe it is the electrons (themselves the products of solar force or energy) which are the cause of all living things. Inspired by these. a mysterious force emanating from the human body lays the seed of another body in the uterus; there it grows from day to day till, in some mysterious and unspeakable way,—through the mysterious combination of various gases—this body becomes inspired with life. And as it is the energy of the sun which is the (ultimate) cause of this combination of gases. so this energy is the ultimate principle of life. That the solar force and the electrons together are the cause of life must have been realised by the ancient sages also. Hence, they have provided for the worship of the sun through the great hymn of the Gavatri: and they have provided the means also whereby the electric energy of the body may be preserved and conserved. The Brahmins. who desire the advancement and welfare of every section of the community, perform the ritual of their daily worship with vessels made of copper; and, as has been said before, it is copper which is the chief vehicle for the conduction and storage of electricity. Again, there is a natural excess of electricity in the hides of animals like the tiger and the rhinoceros; and hence the Shastras prescribe the performance of Tarpan upon the skin of the rhinoceros.

For persons familiar with the developments of

modern science, it will be useless to multiply thistances of the miracles of electricity. The radio, the gramophone, motion-pictures, television and talkies—all are but partial manifestations of the infinite power and usefulness of electricity. Again, the X-ray and the ultra-violet ray are but two of the infinite rays of the sun; and the electrons are themselves the offspring of solar energy. And these being closely connected with electricity, what wonder that these should be employed in combination for the treatment and cure of many deep-seated maladies! In fact, it is through the help of electricity that the force or energy of the sun is able to work and function within the human body and thus keep us alive.

It is prescribed in the liturgy of the Hindus that every morning the worshipper must concentrate with intent and entire devotion upon the Supreme Being who is all-pervasive like the blazing glory of the morning sun, that he must try to realise the Supreme Being as himself, and that he must think of the vivifying energy of the spirit as playing along the whole length of the spiral chord in the form of bright lightning. Intense meditation in this particular form will help to preserve and increase the electric and solar energy of the body; and it will increasingly be realised that the full glory of the sun and full glory of the Supreme Being are cone and indivisible.

Men drop down dead if they come in contact with a piece of electrified wire: what is the reason? It is because the electricity of the body is overflooded, as it were, by the greater power of the electricity outside. Again, men are said to die of heart-failure. Such heartfailure is nothing but the gradual enfeeblement and final extinction of the electricity within through disease, excess or incontinence. And I hold that man's life could be definitely prolonged if the scientists of the day could collect the subtle electricity of space and transmit it to the human body when the electric energy within was about to fail.

It has now been ascertained what life is, and consequently it will not be very difficult to discover how life can be maintained and preserved. When man is in the last stages of existence; physicians seek to lengthen out his life by the artificial use of oxygen. But I hold that the mere use of oxygen is unable to serve this purpose; for life is constituted, not by oxygen alone but by the subtle particles of such gases as oxgen, hydrogen, nitrogen and carbon all held together by the solar force which is immanent in the body in all its integrity and entirety. These gaseous particles are disintegrated when the solar force is drained away from the body; and death is the consequence. Just as no article can be prepared from metals like gold, silver or iron

unless they are first melted by heat, so the body cannot be inspired with (the principle of) life unless the gases within the body are warmed with the (vital) heat of the sun. People do not understand how these gases are unified and held together; and hence they wrongly describe the gases themselves as the breath of life. In fact, they are only the materials or constituents of life, while it is the solar force alone which is life.

In the Gita it is said: "It is I who become assist or fire; it is I who hold the winds of the body in balance or equilibrium and thus enable them to perform the necessary functions of disgestion." This वैखानर or fire has been spoken of in the Vedanta as तेजसात्मा, and according to us. it is nothing else than life or the solar force. We are told in our Scriptures that the five 'winds' such as " प्राण, अपान " etc., are all immanent in the body. But they are powerless for action unles inspired with the force of solar energy. It is the force of solar energy which urges the wind to action and helps to preserve the intergrity of the "Ego". When this energy is weakened by our irregularities of diet and habit, man falls ill. Sometimes we find that children are attacked with sudden qualms of illness. and people say that they have come under the influence of the 'evil eye'. But it is also found that these children quickly recover when a little water is

sprinkled over the body. The reason is prefectly plain. A strong, healthy, temperate man can easily communicate the 'etectric force' of his body to the ailing child and thus make him recover.

The sole cause of child-birth is the emanation of force from the body. This force is electricity and, like electricity, it is caused by the friction of two bodies. The abuse of this force either leads to sterility or to the birth of weak and short-lived progeny. On auspicious days—on the date of one's birthday—it is forbidden to bathe in hot water, for the use of artificial hot water weakens the force within the body. Again, the head is the main seat of electricity, this electricity requires to be carefully preserved, and hence it is enjoined upon us that we should wear a cap or turban on the head or a long tuft of hair. Also it is necessary that we should use as little of medicines and drugs as may be possible; for the indiscriminate use of drugs has an adverse influence upon the vital force.

In this connection it may not be out of place to speak of mesmerism. The man who mesmerises overwhelms his 'subject' with the superior flood of his electricity and is thus able to cure any disease or ailment to which the latter may be liable. It has been seen that it is men of strong physique and continent lives who are able to exercise mesmeric powers. Fierce, predatory creatures like the tiger

and the lion also possess a large measure of this electric force, and hence are easily able to overcome and subdue their victims. But these in their turn are tamed and subdued by human beings who may happen to possess a greater measure of the same force than themselves.

It has been said before that the fœtus is formed by the union of blood and semen in the womb; and, in course of time, the fœtus is duly inspired with the principle of life. For, as the worshipper believes that the Deity comes down invisibly and takes his seat upon vessels consecrated for the purpose—even so, the Supreme Being (who is the eternal soul of things) comes down and inspires the fœtus with the principle of life.

To sum up the whole argument: it is the solar force which is life—that solar force which pervades the purlieus of earth, sky and air and from which emanate the electrons that are the stuff of electricity. The solar force pervades all space; through the agency of the electrons, it unifies the different gases of the system, and it is the harmony and equilibrium of these gases which manifests itself as physical life. The following extracts from an authoritative book on physical science will bear out our contention:—

"Every one is familiar with the fact that when the surface of a body is illuminated for some time by a

ray of sun-light the temperature of the body is raised. It may be shown that the sun is the only ultimate source of heat which is of much importance to us on the earth. It has often been pointed out that heat obtained from burning coal is derived from energy originally stored up under the action of sunlight by the plants from which coal was formed. We are entirely dependent on the heat which is derived, either directly or indirectly from the sun". (Heat by Edwin Edser. p. 436).

In this connection one may quote also the following passage from the life of Napoleon.

'On one occasion he (Napoleon) astonished his companions at St. Helena by breaking out, "Were I obliged to have a religion I would worship the sun, the source of all life, the real God of the Earth".

#### V

The bacterium is one of the minutest of living creatures—it cannot be seen except with the help of the microscope. As soon as it is born, it goes about in search of food; it turns away when afraid, and it seeks to multiply by self-reproduction. And since even the bacterium displays these qualities from birth, what wonder that the feetus too will begin to display the same qualities as soon as the solar force has inspired it with the principle of life ?

In due course of time, this foetus issues out as the human child; it cries out as soon as it is born, it sucks honey when applied to the mouth, it cries when hungry, and it is hushed again when its hunger is appeased by sucking at the mother's breast. As the child develops, it begins to laugh, weep, think, reason and speak.

Once life has been impregnated in the fœtus, the other necessary qualities and powers are bound to appear in due course and the senses must begin to discharge their proper functions. These senses are cleven in number—the five senses of knowledge, the five senses of action and function, and mind which is the internal sense. The Ego, the Intelligence, and the Self ( ग्रहंकार ) are but various stages or transformations of mind. The mind which resolves and ascertains is Intelligence: the mind which reasons and discriminates is Sell: and the mind which perceives itself as the unifying principle of knowledge is the Ego. The senses begin to function under the urge of the mind; as the body fills out, the senses increase in strength, and gradually, in due course, man's individual soul begins to reap the fruit of its activities.

I shall here quote the opinion of the leading scientists of the West upon the subject of life. This is what Dr. Mitchell says in the Encyclopædia Britannica. (Eleventh Edition, p. 601.)

"E. Pfluger has argued that the analogy between living proteid and the compounds of cyanogen are so numerous that they suggest cyanogen as the starting point of protoplasm. Cyanogen and its compounds, so far as we know, arise only in a state of incandescent heat. Pfluger suggests that such compounds arose when the surface of the earth was incandescent, and that, in the long process of cooling, compounds of cyanogen and hydro-carbons passed into living protoplasms by such processes of transformation and polymerization as are familiar in the chemical groups in question, and by the acquisition of water and oxygen. His theory is in consonance with the interpretation of the structure of protoplasm as having behind it a long historical architecture and leads to the obvious conclusion that if protoplasm be constructed artificially it will be by a series of stages and that the produce will be simpler than any of the existing animals or plants."

\* \* \*

"As may be supposed, theories of the origin of life apart from doctrines of special creation or of a primitive and slow spontaneous generation are mere fantastic speculations. The most striking of these suggests an extra-terrestrial origin. H. E. Richter appears to have been the first to propound the idea that life came to this planet as cosmic dust or in meteorites thrown off from stars and planets.

Towards the end of the 19th century, Lord Kelvin (then Sir W. Thompson) and H. Von Helmholtz independently raised and discussed the possibility of such an origin of terrestrial-life, laying stress on the presence of hydro-carbons in meteoric stones and on the indications of their presence revealed by the spectra of the tails of comets. W. Preyer has criticized such views, grouping them under the phrase "theory of cosmozoa" and has suggested that living matter preceded inorganic matter. Preyer's view, however, enlarges the conception of life until it can be applied to the phenomena of incandescent gases and has no relation to ideas of life derived from observation of the living matter we know."

"From the point of view of exact science life is associated with matter, is displayed only by living bodies, by all living bodies, and is what distinguishes living bodies from bodies that are not alive. Herbert Spencer's formula that life is "the continuous adjustment of internal relations to external relations" was the result of a profound and subtle analysis, but omits the fundamental consideration that we know life only as a quality of and in association with living matter."

"Protoplasm, the living material, contains only a few elements, all of which are extremely common and none of which is peculiar to it. These elements, however, form compounds characteristic of living substance and for the most part peculiar to it. Proteid, which consists of carbon, hydrogen, nitrogen, oxygen and sulphur, is present in all protoplasm, is the most complex of all organic bodies and, so far, is known only from organic bodies.

\* \* \*

We attain, therefore, our first generalized description of life as the property or peculiar quality of a substance composed of none but the more common elements, but of these elements grouped in various ways to form compounds ranging from proteids, the most complex of known substances, to the simplest salts

Life is not a sum of the qualities of the chemical elements contained in protoplasm, but a function first of the peculiar architecture of the mixture, and then of the high complexity of the compounds contained in the mixture. The qualities of water are no sum of the qualities of oxygen and hydrogen, and still less can we expect to explain the qualities of life without regard to the immense complexity of the living substance."

#### VI

The following occurs in the Book of Knowledge edited by Mr. Mee.

"Life was born in the ocean, and the ocean now holds and supports by far the greater number of all the living things upon our earth. The first living things must really have been kinds of plants, because, being the first living things, they had nothing but the simplest kind of food to live upon, and plants are the only things that can live upon these simple kinds of food. The first living things must have swam ashore helped, perhaps, by the moon which makes the tides, so that life, washed ashore by one tide and carried back by another, could grow used to the land without a sudden change."

Thus according to some scientists it is the sun which is regarded as the primal source of all life; according to others it is the internal heat of the earth which is the source of life, while according to still others life is an efflorescence of the sun, even like meteors and shooting stars. Gases like oxygen, the electrons which are the stuff of electricity, and the ether-vibrations which are the cause of heat and light—these are the constituent elements of the different material objects that we see upon the earth. They all issued out originally from the sun and later assumed the separate individual forms by which they are known on earth.

The atomic theory of the ancients thus turns out to be true after all. The various things on the earth are only masses or bundles of atoms, and these atoms can be broken up and re-integrated by electricity or

the application of solar force. Hence the attempts of the German Einstein to break up the atoms of gold, and hence also the various attempts that are being made to transmute gold into iron and iron into gold. In fact, since the different things of the earth are but clusters of atoms, it is the inevitable, logical conclusion that one thing can be easily changed into another.

Some Western scholars are of opinion that the first forms of life appeared in the sea, while others are of opinion that life was first generated from the central heat of the earth. According to a third school, life, like the meteorites, came originally from the sun. It has been already said that, in our opinion, the solar heat is the only source of life—and this view has in a manner been supported by Western scholars also.

Gases like oxygen, the electrons which are the stuff of electricity, heat, light, motion, and the constituent elements of metals like gold, iron and copper—all these originally issued out in an invisible and impalpable stream from the luminous mass of the sun and afterwards assumed separate forms and manifestations. In fact, in this solar world, the sun is the sole cause, origin and revealer of all things.

This proves that the Atomic theory (or **परमाण्डार**) of the Indian Nyaya Philosophy is absolutely correct. All matter is but an aggregate of

atoms, and these atoms can be disintegrated by the application of solar or electric energy. In the matter of sending wireless messages, vibrations are set up in ether by the action of electricity; and at the receiving station, these vibrations can be reconverted into electricity with the aid of suitable appliances; and similarly, the atomic constituents of all visible and material things can be dissolved and reunited (redintegrated) with the help of electricity. Hence, the German philosopher, Einstein, has analysed the atomic constituents of gold, and, by the application of the force thus generated, has even been able to move trains without the help of steam. Also, it has been demonstrated that, by the combination of various atoms, it is possible to thansmute iron into gold and vice versa. All this goes to demonstrate the great truth of our Indian Philosophy-viz., that the essence of all things is the same. सब्धें खिल्वटं ब्रह्म।

### VII

Now we shall try to show what Western scholars have to say about the sun. We could not live in this world without the heat of the sun, for it has already been said that the sun is the main cause of our existence as well as of the existence of all things on which we live. If the entire heat of the sun fell

in one mass upon this earth, then this world with all its mountains and seas would dissolve at once into the same gaseous state as before. There are chemicals which cannot be analysed without the help of electricity or solar heat. And so, as stated before, the German scientist, Einstein, is trying to disintegrate the atoms of gold with the help of electricity. The great scientist, Galileo, has said that the magnetic power that we find in iron is also derived from the far-off solar energy.

As this world has come out of the sun, so its interior (where the cold winds cannot blow) is still in a hot and molten state, while its upper crust has aradually cooled and hardened by coming in contact with gold currents of air. The earth having been formed out of the sun, there are, in its interior. the same stones and metals as are in the sun and planets. The hot liquid substance within comes out when it becomes heated excessively through the sun's heat, lust as water or milk, when heated. boils over the containing receptacle, so, when the inner heat becomes excessive, the hot substances within the bowels of the earth issue out to the surface with great force, sometimes in the shape of hot springs, and sometimes in the form of volcanic lava. The formation of meteors is also due to solar heat. Some 12 or 13 elements like iron, copper, tin etc., can be found in meteors. There is no element in a meteor which cannot be had on this earth. Pure metal cannot be found in a mine though it is available in a meteor. The meteors are ejected directly out of the sun and not out of the earth. From all this it can be assumed that the same elements as are found on this earth will also be found in the sun and the planets. The meteors also move round the sun; and, when they come close to the earth in the course of such revolution, they are drawn to the earth's surface by the force of gravitation. According to Western scholars, the sun is chief and supreme among visible stars, but it is not a planet. Planets, according to them, are bodies which move round the sun, whereas, according to Eastern scholars, the sun also is a planet. The planets, Mercury, Venus, Earth, Mars, Jupiter, Saturn, Uranus, Neptune etc., move round the sun at increasingly greater distances. The moon (a satellite according to Western scholars, a planet according to Eastern scholars) moves round the earth. The other planets also have their own satellites. Comets are luminous substances which derive greater radiance from the glory of the sun. And all the planets and satellites above-mentioned shed their rays more or less upon the earth.

As regards the size and configuration of the sun, Western scholars are of opinion that it is more than a million times bigger than the earth,

but it has not the same amount of density or matter, because the Sun is only a mass of luminous vapour while the Earth is solid. As there is a sphere of air surrounding the earth, so there is a sphere of air surrounding the sun also. But the atmosphere of the sun is very different from the atmosphere of the earth, it consists only of successive layers of light gas. The subtle atoms of all those things that we see and enjoy on the earth are present in the sun and the solar sphere in a gaseous form. The sun is revolving incessantly, and revolving with a speed which cannot be conceived; and the electrons which form the elements of matter are being incessantly accumulated at the core or disc of the sun. And these electrons again (which are the cause of electricity) are being thrown off from the sun's body or core at the rate of more than a hundred thousand per second. Needless to say that it is these electrons and the gaseous elements of all possible things which constitute the core or disc of the sun. Before the sun and the solar system assumed their present form, they existed in the nebula of ether in the form only of electrons and protons. These electrons and protons are nothing but condensed energy. Human beings have not yet been able to find out and make use of this molecular force and energy. But though these secrets are hidden from the knowledge of man, they are not hidden from the

wisdom of Nature; and hence this molecular energy is always being diffused in the form of solar heat, and it is this molecular energy which is the root-cause of the sun's energy, luminosity and force.

We have now summarised the opinion of Western scholars with respect to the sun. But the philosophers of the East know him to be the semblance of the Supreme Being, the king of planets, the sole cause of life and the things necessary for the sustenance of life, the sole cause of all heat, light and energy, and as the destroyer of all disease; and hence they have given instruction for his daily worship with the Gayatri mantre.

Let us, in conclusion, quote a few extracts from our old Upanishads in support of the doctrine we have here promulgated.

# कवन्धे कात्यायन उपेत्य पप्रक्क भगवन् कुतो इ वा इसा: प्रजा: प्रजायन्ते (प्रश्न - ३)

Kabandhi Katyayana, after practising Brahmacharyya for one year, came to the great sage, Bhagwan Pippalada, and asked: "Great teacher, whence do these created beings derive their birth?" Pippalada replied:

प्रजाकामी ह प्रजापित:, स तपोऽतप्यत, स तपस्तक्षा स भियुनमुत्पादयते रियञ्च प्राणचेति, एती मे क्हुधा प्रजा: करिष्यत इति। प्र: ४। The great Prajapati, wishing to create beings, meditated over the matter. Then, pondering over the shastras and science, he created the pair of the sun and the moon as helpers in creation—the sun or life as the consumer and the moon or food as the thing consumed."

# मादित्यो वै प्राणः रियरेव चन्द्रमाः रियर्वा एतत् सर्व्यं।

प्र: ५ ।

"The sun is life, it is the eater, it is fire; the moon is Soma—the food to be consumed". There are three stages of this energy—the sun, fire, and the digestive fire within. As all eatable things are nourished by the moon's rays, the moon is called food. The sun, radiating his rays in various directions, animates all living beings. This sun is the giver of all heat, light and energy and the sages of old knew his value well. He has a thousand rays and is the life of all beings. Day and night, time and eternity—all these are caused by the influence of the sun, and they transmit their influence and live as food in all eatable things, This food produces semen—the source of life wherefrom gradually grow all living beings.

In the *Prashnopanishad* it is said that Time and all food-grains (such as rice and barley) have come out from the couple, Prajapati and the moon: from these food grains has come the seed of life:

and from this seed the whole variety of creation; and the sun, as consumer, is the moving principle of the whole process.

In order to show the importance of the sun with reference to the body, the sage Bhargava asked Pippalada:

# कत्येव देवा: प्रजां विधायन्ते ? कतर एतत् प्रकाशयन्ते ? क: पुनरेषां वरिष्ठ इति ? प्रश्न २य, १७।

"Which of the gods specially protects this body? Who reveals this body? And who is superior to the others?" Pippalada replied: "this famous deity is the source of the sky, and of air, fire, water, earth and the body," "Then the senses, physical as well as intellectual, began to boast in order to establish their superiority. (They said) just as pillars support a mansion, so we support this body. But the sun replied: Do not boast in this fashion, for it is I who divide myself fivefold and thus sustain the body. But the senses would not believe him. And so the sun wanted to leave the body, and the senses also were drawn up along with him. But (afterwards) the sun was pacified and resumed his seat in the body; and the senses also were re-established along with him and began to adore the sun"

एषोऽग्निस्तपतेग्रष सूर्थ्य एष पर्जन्यो सघनानेव वायुः। एष पृथिवी रियदेवः सदसचासृतं यत्। प्रः २१। "The life-principle (the sun) burns as fire, reveals as the Sun, sends down showers as cloud, and protects humanity by subduing the evil spirits. He is air, he is earth, he is moon; and in all these forms he sustains the world. Even the nectar which sustains the gods is nothing but this life-principle". And hence it has been said,—

## प्रजापतिश्वरसि गर्भे त्वमेव प्रतिजायसे । तुभ्यं प्राण प्रजा-स्त्विमा वर्लि इरन्ति यः प्राणैः प्रतितिष्ठसि । प्रः २३ ।

"Life, thou art Prajapati, thou movest in the womb as Prajapati, and it is thou who art afterwards born in the image of the parents. Thou art both life and soul: and men and all animals and objects offer oblations to thee through the eyes and other senses. And this is but proper: for thou art superior to all things, thou art the eater of all things, and thou art also meat."

## इन्द्रस्व' प्राण तंजसा कट्रोऽिम परिरक्तिता। त्वमन्तरिच्च चरसि सूर्य्यस्व' ज्योतिषाम्पतिः। प्र: २५।

"Life, thou art Indra, thou art the Supreme Being, thou art the lord, thou art the destroyer Rudra, and in times of peace thou art the protector of this universe. Thou risest and settest as the sun, and thou art supreme among planets also. O Life, it is thou that inspirest speech, and it is thou that inspirest sight. See, therefore that thou dost not leave thine

receptacle in the body. Nay, whatsoever things can be enjoyed upon earth and whatsoever things can be enjoyed in Heaven, it is thou that art their protector and lord. Therefore, cherish and sustain us even as a mother cherishes her children." (*Prashnopanishad*).

(And again it is said).

Then Ashwálayan of the family of Koshala asked Pippalada :

भगवन्! कुत एष प्राणी जायतं? कथमायात्रिसन् गरोरे यात्मानं वा प्रविभन्य कथं प्रतिष्ठते केनोत्क्रमतं? कथं वाद्यमभिधत्ते? कथमध्यात्ममिति? प्र: ३०।

"O great sage, wherefrom comes this life? How does it come into the body? How does it divide itself into five parts and still live? How does it go out of the body and how does it hold together all spiritual, physical, and supernatural objects?" Pippalad replied: "You have asked a question not easy to understand and not easy to answer. But you know Brahman, and hence I shall answer you gladly."

## मात्मन एव प्राणी जायते। प्र: ३२।

"Life comes out of the infinite self (Aiman) or the eternally existing Brahman; and I shall tell you how it does so. Just as the body casts shadows (which are unreal), so this unreal physical world is projected by Brahman who alone is eternally real."

Just as an emperor appoints officers and says, "go and rule such and such lands and territories," so the life-principle appoints various subordinate life-forces to perform their several functions. Chief among these life-forces are Byana, Apana, Prana, Samana, and Udan.

The Jivátmá (Ego) lives in the heart. There are a hundred and one veins with innumerable branches leading out from the heart; and it is along these veins that Byana moves. Just as the rays radiating from the sun permeate the whole universe, so  $B_{Vana}$ , passing along the veins, diffuses its influence over the whole body. All work, requiring energy for its performance, is done with the help of Byana. Apana helps to eject the waste matter from the body, and Samana helps in the digestion of all that is eaten and drunk. Udana, flowing along the line of the Shushumna, rises from the feet to the head and carries men to the regions of bliss if they are virtuous, or to the regions of punishment if they are sinful. Apana is the force presiding over the earth, Samana presides over mid-air, and Byana is the air pervading the universe. Udana is energy, a form of that infinite solar energy of which we have spoken before.

Man is said to be in a state of **tyfh**, of deep and blissful sleep, when the mind is overborne by that solar energy which is known as **that** or the soul and the bond is loosened between the mind and the senses. During the continuance of this state, one does not dream, and the soul is filled with the ineffable bliss of Divine Communion. We have spoken before of life being inspired by the force of the sun, and now we find that the *Upanishads* support the same view.

The Chhandogya Upanishad says that the sun is the Supreme Being. Before the emergence of the sun, nothing (in this universe) had any name or manifestation. The sun revealed and made things known, and this was the origin of existence. This existence developed in the form of an egg; and after a year, the egg split into two halves—one being of gold and the other of silver. From the golden part came Heaven, and from the silvery part came this Earth. So Manu says: "from the bright inner part of the egg, came Brahma".

The *Vrihadaranyaka* says: "Electricity is Brahma; for electricity dispels the darkness of sin even as it dispels the darkness of clouds; hence electricity is to be worshipped as Brahman". "Whatever is, is Brahman". Such being the opinion of the sages of the East, is it any wonder that the bright sun and electricity should be taken as Brahman?

The real Brahman that first appeared is the sun, he is the Purusha (or the supreme Principle) of this Universe and also the Purusha seated in the right eve. Both these beings depend on each otherthe solar being is connected with the ocular through his rays and the ocular being is connected with the solar through life. When death approaches, the lord of this living body can look upon the sun with naked eyes-the disc of the sun appears shorn of its beams before him. This is an evil omen. symptomatic of approaching death. When death is not far off, there are several things which man cannot do : he cannot smell the odour of a sinking lamp. he does not pay any heed to the good counsel of friends, and he cannot see the star A; undhati. Similarly, when the disc of the sun appears shorn of its brightness, it is to be understood that death is not far off. It would seem as if the solar rays used to visit the eye in order to do service to man; and the term of this service being over, they cease to visit him now. So, from this relation of mutual helpfulness, it would appear that the Being of the sun and the Being in the eye are but integral parts of the same Supreme Being.

The man who has simultaneously trod the path of knowledge and good deeds may, on the eve of death, fitly offer the following prayer to the sun.

"O sustainer of the universe, withdraw that disc

of glory with which, as with a concealing veil, you hide the face of the Truth. Sustainer, revealer of the truth, lord of the universe, draw in thy reins and eclipse thy glory so that the benignant face of the Supreme Being may be visible unto us."

What nobler prayer can one offer to the Divinity on the eve of approaching death?

Also, we read in the Brihadaranyaka Upanishad

The king, Janaka, spoke thus to the sage, Yajnabalkya: "The man that we know—the man with hands, feet and limbs—how is it that he is enabled to function? with the help of what glory or force?" And the sage replied:

किं ज्योतिरयं पुरुषः ? श्रादिताज्योतिः सम्बाहिति होवाच । ब्रुह्मराख्यक — Chap IV.

"O King, it is the glory of the sun which enables man to come and go and discharge all his functions" And Janaka said: "It is true. When the sun sets, man works in the light of the moon; when the moon sets, man works in the light of fire; and when fire is extinguished, man works with the glory of speech; and when speech even is extinguished—i.e., when all external manifestation is stopped—then it is the soul or self alone with the help of which he works".

Also in the same Upanishad we are told:

"Before the creation of (separate) visible things, the universe existed as a mass of nebulous vapour. The Supreme Being emerged out of that; and from the Supreme Being came Prajapati or the lord of creation. Prajapati created the gods, and the gods began to worship the True and Eternal Being."

But in the *Chhandogya* it is said. "The Supreme Being created force or fire, and from this force was created water".

Apparently, there would seem to be some inconsistency between the above sayings, but in point of fact there is no inconsistency at all. It was with the emergence of the all-glorious Supreme Being that force or glory must have been first created in the world, and the contact with this supreme glory must have converted vapour into water. Hence there is no inconsistency in the saying that water was created out of force or fire.

We have said before that, according to Western scholars, the universe was originally a mass of nebulous vapour. It will now be seen that the above passages lend countenance to this theory; and it may not be wrong to conclude that it was a study of the *Upanishads* which set Western scholars upon the track of this line of speculation. This seems all the more plausible in view of the fact that our scriptures are certainly of a far more ancient date than the science and philosophy of the Westerners.

#### VIII

In the Chhandogya Upanishad it is said:

चन्नमयं हि मनः, श्रापोमयः प्राणः। श्रापः पीतास्त्रेधा विधीयन्ते, तामां यः स्थविष्ठो धातुस्तन्मू वं भवति, यो मध्यम-स्तन्नोहितं भवति, योऽणिष्ठः स प्राणो भवति।

**क्वान्दोग्य**—६ष्ठ ।

"The mind comes from food and life from water. Mind and Life—these are cherished and upheld respectively by food and drink." And so Svetaketu is told by his father: "when water is drunk, it developes three kinds of virtue or strength; the crudest (or thickest) portion constitues urine, the medium constitutes blood, while the subtlest cherishes life. You may eat nothing for fifteen days, but you must drink water, for water is life." And so for fifteen days Svctaketu are nothing and drank only water for the preservation of life. His father then came and asked him some questions on the Vedas and other Shastras. Swetaketu replied that he remembered nothing. Then, at his father's order, he took food, his body became strengthened thereby, and he was then able to give proper answers to his father's questions.

The Gita says: "He is the revealer of the brightness of the Sun etc," It is said in the Swetashwatara-Upanishud, "with His brightness all things become bright." It has been already said that life is sun.

This sun (which is life) appears in a chariot drawn by seven mares, *i.e.*, in the body containing seven lights. From this life comes the radiance of the sun, and he throws his light on the chariot of this outer world drawn by the seven rays—his seven mares. (*Chhandogya*).

We have said much about the sun being life or the cause of life, and now we shall say something about the moon being the cause of life in plants and the vegetable kingdom. The moon causes the tides; the action of the tides drifts masses of marine vagetation to the shore; and from this marine vegatation grow the plants of the earth.

According to the Puranas, Atri is the child of Brahma, the sea the child of Atri, and the moon is the child of the sea. It is the influence of the moon-beams which causes plants to grow; and hence one of the moon's names is the lord or king of plants. According to Western scientists, the moon is a mass of life-less matter, without luminosity of its own, and is lighted by the reflex glory of the sun. It is a satellite of the earth and is nearest to the earth of all planetary bodies.

When the hour of death arrives, man's power of speech merges in his mind, the mind merges in life, and life finds its quiescence in the soul. In other words, the dying man first loses speech, then the faculties of mind, and then the function and

pulsation of life. After this the soul leaves the body; and the soul, in its upward flight, is accompanied by the five pranas, the eleven senses and the upward rising Udana Vayu. This Udana Vayu leads man to Heaven if he is virtuous or through various cycles of inferior existence if he has been an evil-door. If there is equilibrium between virtue and vice, man is born again on earth to go through the usual cycle of joy and sorrow. Whatsoever desire a man dies with, it is the character of this desire which shapes and determines his future destiny. And so the Gita says:—

# शरीरं यदवाष्ट्रोति यचाप्युत्कामतोष्वरः। ग्टहीत्वैतानि संयाति वायुर्गन्धानिवाशयात्।

Chap. XV.

"As the wind carries the perfume of flowers along with it, so man carries his senses along with him to the next state in trans-migration". Of course, this is not admitted by those who are utter materialists and who think that sense and consciousness may develop naturally out of particles of dead matter. But their argument seems to be feeble and inadquate, and all difficulties are solved if we believe that there is an Omnipotent God behind who causes the birth of succesive generations of humanity to be regulated according to their deed and action.

In the human offspring, there is a portion of the

electric forces of its parents, and this electric force is energized by the solar heat. Hence, in body. mind and character, the child bears considerable resemblance to its parents. From this it is proved that a portion of the spiritual energy of the parents (mixed with solar energy) inheres in descendants of the first generation. In the second generation, the child will have only a quarter of the electric force of its ancestors; and so onwards and onwards in a diminishing scale till, in the fourteenth generation of descent, there will be little of the force of the original ancestor in his lineal descendants. There is a clear analogy between this and the mutation-theory of modern Biology for explaining the creation of new species. The basic principle of this mutation-theory was evidently realized by our ancestors; and hence they lay it down that blood-relationship ceases after the fourteenth generation.

The speculations about life which I have set forth above are of universal application and meant for universal use. And so, out of my innate reverence for sincere believers in all religions, I turned to the scriptures of my monotheistic brethren—to the Bible of the Christians and to the Quoran of the Muslims—and I found that their conclusions are practically the same. In the *Upanishads* we are told that God revealed himself first voluntarily, of his own divine and inscrutable will, and, after-

wards, created the sun, moon, earth and all things living or non-living. Such practically is the teaching of the Bible and the Quoran also. In fact it could not well be otherwise, for God is one and the same in all faiths and all creeds. It is only our mode of approaching I lim that is different, and hence the apparent diversity between one faith and another. But even so, this difference applies chiefly in the region of conduct and outer observance. So far as the cardinal principles of religious belief are concerned, the teaching is the same everywhere. And so, it is with great pleasure that I cull the following passages from the sacred books of other religions and offer them for the consideration of my Hindu brethren.

The following lessons are found in the Bible :—

Thou shalt not take the name of the Lord thy God in vain.

Honour thy father and thy mother.

Thou shalt not kill.

Thou shalt not commit adultery.

Thou shalt not steal.

Thou shalt not boar false witness against thy neighbours.

Thou shalt not covet thy neighbour's wife or any thing that is thy neighbour's.

[The Bible, Old Testament, Exodus. Chap. 20, Verses 7-17.]

"Our Father which art in heaven, Hallowed be thy name.

Thy kingdom come. Thy will be done in earth, as it is in heaven.

Give us this day our daily bread.

And forgive us our debts, as we forgive our debtors.

And lead us not into temptation, but deliver us from evil: For thine is the kingdom and the power, and glory, for ever. Amen,"

St. Matthew. Chap. 6. Verses 9-13.

Virtue cannot be attained only by offering prayers towards the west or towards the east. He only is virtuous who believes in God and in the day of Judgment. He only is virtuous who believes in angels, religious books and prophets. He is virtuous who gives in charity in the name of God. He is virtuous who helps his relatives, the orphans, the needy, the strangers, and for the freedom of the slaves and applicants. He only is virtuous who is every day absorbed in prayer and gives according to his means. He is virtuous who is patient at time of misery, excessive labour and oppression. He only is virtuous whose heart is pure and who has sincere regard for God." (The Quoran, Chap. 2).

"He be praised who is Controller of this earth, who has created life and death to prove existence and who is all powerful. He be praised who created the seven heavens, who is all-powerful but merciful. Look towards the heaven of that merciful God, you will simply be astonished and you will find no fault in His creation." (Selections from the Quoran, Chap. VI).

Thus far about the teaching of belivers and believing people; but of course it is different with non-believers, people who do not believe in *Atma*, i.e., in the Soul or the Supreme Being.

The Buddha, addressing his disciples, says; "when we speak of the world as void or empty what we mean is that there is no soul therein. There are the senses, there are the media through which the senses operate, but there is no such thing as the soul. Such being the case, is it not idle to say that the soul is eternal ?"

The Buddha believed in perishable gods, but not in the existence of the imperishable sout; for him this universe of visible things and phenomena had evolved naturally out of nothing.

But whether we turn to believers or non-believers , there is little difference as regards the origin of life;

My sincere thanks are due to Khan Bahadur Hidayat Hussain, formerly principal, Calcutta Madrassa, who kindly helped me by lending a copy of the Quoran.

they all believe that it is the sun (the solar force in its integrity and entirety) which is the cause and inspiring principle of Life.

And so let us conclude with the heart-felt prayer of all believing Hindus: "Grant, ye Gods, that our ears may only *hear* what is good, that the eyes may only *see* what is good; and that, in faith, prayer and all charitableness, we may wear out our days till the appointed end."

Peace: Peace: Peace

## **TESTIMONIALS**

#### 8/1 Harsi Street.

Calcutta 2nd. December, 1933.

I have been deeply impressed by a perusal of Pandit Krishnapada Vidyaratna's "Study of Life". The author's sure and unfailing mastery over the exhaustless treasures of Indian thought combined with his bold attempt to offer a new synthesis of the problems of life and consciousness are bound to make an irresistible appeal to every earnest and enquiring mind. There may be difference of opinion as regards the central theme of his exposition-viz., that the Sun is the sole and ultimate origin of all life, energy and consciousness; but one is lost in admiration of the massive and profound scholarship which has enabled him to pile up materials in support of his argument from the Literature and Philosophy of the East and West.

Sd/- Manmatha Nath Mukerjee, Judge. High Court, CALCUTTA.

President, Bengal Sanskrit

1ssociation.

#### 177 Ashutosh Mukherjee Road, Calcutta 11th January, 1934.

I have perused with deep interest Pandit Krishnapada Vidyaratna's "Study of Life" which deals with some vital problems affecting individual and universal life which have absorbed the attention of scholars from time immemorial. No one is better fitted to deal with these questions than the author who is well-known throughout Bengal not only as a scholar of great crudition but also as a man possessing deep piety and religious fervour. The original articles were written in Bengali and on the pressing request of many of his friends, the author has taken proper steps to have the work translated into English so as to make it available to a wider public. One can only trust that the book will receive the publicity and recognition which it so eminently deserves.

# Sd/ Syama Prossad Mookerjee, M.A.

B. L., Barrister-at-Law, M.L.C,

# Calcutta the 10th, July, 1933.

I had the great pleasure of reading through the treatise entitled "Study of Life" by Pandit Krishna Pada Bhattacharjee Vidyaratna. It is an English version of a series of articles written in Bengali and published in the well-known Weekly Journal "The Hindu", The author tried to prove that all living beings on earth have their origin in the Sun and they move and grow under its influence......

I must confess that personally I am not so deeply interested in the thesis but I cannot help saying that the Pandit's writing is strikingly interesting and instructive.

The language of the thesis both of the English version and as well as of the Bengali version is simple and throughout logical. I have a great respect for the great Pandit for his erudition and the excellent style in which he has clothed his thesis.

#### Sd/- Kamaluddin Ahmad

Sham-ul-Ulama, I.E.S. B.A. (Cantab), Inspector of Schools, Presidency Division.

#### 216. Cornwallis Street

Calcutta, the 27th. August 1933.

The Sun as the source of Life, the central principle in the evolution of the Universe, and the visible and flaming representation of Brahman himself—such is the theme of Pandit Krishnapada Bidyaratna's profound and erudite 'Study' of Life: and he has developed this theme in a series of articles which compel attention by their clarity of style, their lucidity of reasoning and the massive erudition which has enabled the author to pile up material in support of his argument from the Science and Philosophy of both East and West. I have had the privilege of translating the larger bulk of the work from Bengali into English; and, while I am fully conscious of the inadequacy of the translation, I cannot help saying that the work itself is deserving of careful study on the part of all who care for the truth.

## Sd/- Jitendralal Banerjee, M.A. M.L.C.

The problem of individual life and Universal life is a problem which has absorbed the concentrated

attention of Philosophers from the earliest times of human thought and culture. The problem has been tackled by all thinkers of all ages according to the best philosophic and scientific lights of their times. And every new age demands a restatement of the unique problem and handling of the same with refreshing charms. No one from the Indian point of view is more fitted to tackle the problem than Pandit Krishnapada Vidvaratna, and this is because of his immence stock of knowledge of the sacred lore of India. He has as his great work testifies a complete command of the philosophical thoughts and cultural ideas of ancient India. It is indeed a revelation to me to find that he has not neglected the help and inspiration of the saints and sages of other lands and other creeds as well. I hope and trust that great work will soon be published in full for it will throw a flood of light on many an obscure corner of philosophic thoughts. In this work he has exhibited a marvellous capacity for lucid exposition and I venture to hope that it will win the highest recognition it deserves not only in academic but official quarters, specially at the hands of Government, that is never slow to appreciate merits by suitable honours. I consider him far superior to the ordinary band of Mahamahopadhayas.

Senate House, November, 1933.

Sd/-Bhagabat Kumar Shastri. Calcutta, dated the 22nd (Mahamahopadhaya, Doctor). Prof. of Sanskrit Calcutta University.

I read with pleasure the paper on 'Life' by Pandit Krishna Pada Bhattacharva Vidvaratna. Professor Vidyaratna is not only a great Sanskrit scholar but he has taken considerable pains to acquaint himself with the modern views about the origin of life. What strikes me most in the paper is the almost unanimous opinion of the old Risis of India and modern scientists about Sun as the originator of all living beings on the earth. "Without Sun there could be no life in the world", says the modern scientist. And so the Professor has repeatedly mentioned that the finite solar energy with its own productionselectricity etc., is life. The Brahmin in his daily prayer pays almost the same homage to the Sun-God. The Sun is probably the source of all energy in the world. It is the Sun who creates protons and electrons which again create the different forms of matter and gases which this world is made of.

The Professor also deals with the phenomena of consciousness according to light induced in his mind by the study of Upanishads. From the writing of the Professor it seems to me that the Brahman out of His supreme consciousness created the souls; and then the phenomena of consciousness created the world its energy and matter.

The way in which, according to modern scientists, matter has merged into energy indicates that in near future science will prove that the world is full of an all-pervadding supreme consciousness. The Brahman which created the world its energy and matter. This is, in my opinion, an excellent original contribution to

modern thought which the Professor has tried to establish.

#### Sd/- N. C. Bhattacharya.

CALCUTTA, 12-3-33. PROFESSOR OF PHYSIOLOGY.

Presidency College.

I have read with great interest the articles on Life serially contributed by Pandit Krishnapada Vidvaratna to the Bengali journal Hindu. The pandit is well-known as a veteran scholar and educationist, who has spent the greater part of his life as a lecturer on Sanskrit literature in several first grade colleges in Bengal, Behar, and Orissa, and is now enjoining a well earned rest in retirement. He is a scholar of the old type, brought up in the intensive tradition of Sanskrit learning. It is surprising therefore to find him utilising the hard earned leisure of his old age in a fresh venture on a new field. In the present series of articles, he has attemped a synthesis of the speculations of the ancient philosophers of India with the latest physical and biological investigations of modern science. The very attempt is certainly an ambitious one, and no conclusions on a subject like this can lay claim to finality. Yet one cannot but be struck by the subtelety and intelectual acumen displayed by the learned pandit in adjusting his

inherited cultural outlook to the newest concepts of modern science.

Sd/- Rabindranarayan Ghosh, M. A. PRINCIPAL, RIPON COLLEGE. Fellow, Calculla University.

Dated, the 21st. April, 1933.

#### 36, Wellington Street.

Calcutta. 13, April, 1933.

Pandit Krishnapada Bhattacharya Vidyaratna is well-known to me. He is a renowned scholar and has held important educational posts. What he has written has given new ideas on "Life" on earth and its relation to the Eternal Life. May his teachings inspire others to further investigation on the fascinating subject "Life and the Living".

Sd/- B. C. Roy.

Mayor of Calcutta.

# Islamia College,

CALCUTTA.

Knowledge has so expanded with the development of the sciences that now one human brain must be content with comprehending only a little well. Our mind is appalled before the abundance and intricacy of knowledge, and calls out more clamantly than ever before for the philosopher to save from bewilderment with a synthesis, or failing that, for the day of

systems is said to be past, a theory that will suffice to enable poor humanity to feel confident of its own significance in a cosmic scheme. Professor K. P. Vidyaratna has elaborated with modern aids in his "Study on Life" a theory that has stood the test of long years, and gives man a place in that sun which means to him activity, health, indeed life itself. With the dutifulness characteristic of a pandit he seeks to find in the cosmogonies of the sages anticipations of the researches of today, and the effort is usually interesting.

## Sd/- A. H. Harley.

Principal, Islamia College.

TELEPHONE PARK, 711. P. 45 New Park Street, Prof. S. C. Mahalanobis. CALCUTTA.

I have read with great pleasure and admiration the articles written by esteemed friend Pandit Krishnapada Vidyaratna, on the ever fascinating theme of the origin of life. They possess great elegance and dignity of style and are presented with persuasive clarity.

The riddle of life has puzzled the philosopher and scientists of all ages, and endless theories regarding the derivation of life upon the earth have been propounded. It is now accepted by all natural sciences that the earth, in its evolution, has passed through a fiery condition like the sun from which it originated. Starting with this idea of the origin of the earth from the sun, the learned Pandit develops a theory tracing the origin of life also to the same source. Modern

Physics has removed the barrier between matter and energy, and our Pandit Mahasaya hold that energy and life are convertible entitles. He has marshalled passages from various sources particularly the Vedas and the Upanishads in support of his theory and his interpretation of them in the light of modern science. is most interesting and ingenious. To him the sun is not only the source of all mundane energy but is the visible (corporeal) self expression of Brahma. One may not entirely agree with his views but the breadth and attractiveness of the author's lucid exposition will not fail to challenge admiration. The reader will find himself in the charming company of a sincere and devout Hindu of remarkable catholicity of mind, full of the wisdom of the East vet, not unacquainted with occidental scientific thought, immersed in the blissful depths of the Upanishads still reverently seeking divine commandments and message of peace and goodwill in the Bible and the Koran.

Sd/- S. C. Mahalanobis. 23-6-33.

#### Sanskrit Association

Calcutto Sanskril College, 25-4-33.

I have read with much pleasure Pundit Krishnapada Vidyaratna's paper on "Life" in Bengali published in the Bengali Journal "Hindu" and am glad to testify to the fact that it is an interesting piece of research in which the pundit has collected informations from various sources and has tried to adduce new reasons to the old Hindu belief that the Sun is the origin of all being and life. In this the learned Pundit has shown a catholicity of mind which is not generally to be met with among the orthodox pundits. It would be very well if other pundits of his community should follow his footsteps and try to reinterpret sastric beliefs in the light of well-attested scientific facts. His efforts deserve encouragement.

Sd/- S. N. Dasgupta.

Principal Sanskrit College.

CALCUTTA.

#### Calcutta Madrasah.

21, Wellesley Square,

Calcutta the 16th May, 1933.

It is simply a pleasure to go through the interesting paper of Pandit Krishnapada Vidyaratna, on "Life" which has been published in the Bengali Journal "Hindu". This is undoubtedly a work of original research and one cannot but admit the scholarly spirit of the Pandit as well as his broad and catholic views. He has compiled this paper after careful study of the Holy Quran and the Bible along with informations collected from other valuable sources. The result of such a sound study has been wonderful and I may safely say that the learned Pandit has created a new field of research in connection with many old and traditional beliefs. In fact, this paper successfully

brings to proof the old ideas about human life in the very light of our modern science.

The Panditji is well known already in the circle of Sanskrit scholars and deserves all encouragement and praise for his painstaking researches. We do hope that his scholarship will very soon attract the attention of Western students of comparative Philosophy and Literature.

# Sd!- M. Hidayat Hossain.

Principal, Calcutta Madrasah.

# Councils of Post-Graduate Teaching in Arts and Science,

Calcutta. Asutosii Building, December, 1933.

Pandit Krishnapada Vidyaratna's "Study of Life" is a unique work of its kind. The truths which he has tried to unfold in this book are not derived from information called from books nor from researches carried on in a laboratory, but mainly from the content of his spiritual experience. He spends not of his time in meditation and has recorded the facts which have dawned on his mind from time to time in the depth and wealth of his religious contemplation. One may not see eye to eye with the learned scholar, but one cannot but admire the mastery with which he has presented his case.

Sd/- Khagendranath Mitra, Ramtanu Laheri Professor, CALCUTTA UNIVERSITY.

#### Senate House.

Calcutta the 5th. of May, 1933.

I have read with great interest the series of articles in which Pandit Krishna Pada Vidyaratna has worked out the fundamental points of agreement between Western Science and Indian Philosophy in respect of the Sun being the central principle of cosmic evolution. The Pandit is an erudite Sanskrit scholar, and the way in which he has worked out the parallelism is very striking.

I hope he will collect the articles and publish them in a book form so as to bring it to the notice of a larger circle of readers.

#### Sd/- A. N. Mukherjee.

Professor of University.

শ্রজ্যর পণ্ডিতপ্রবর প্রীয়ুক্ত ক্লফপদ বিভারত্ব মহাশয়ের লিখিত "জীবন" বিষয়ক প্রবন্ধটী পাঠ করিয়াছি। শ্রজ্যে পণ্ডিত মহাশয় এই প্রবন্ধে স্বীয় অসাধারণ বিচারশক্তির পরিচয় প্রদান করিয়াছেন, বেদ উপনিষৎ প্রভৃতি আয়াশাস্ত্র বাইবেল কুরাণ প্রভৃতি প্রত্নীচ্য ধর্মাশাস্ত্র ও প্রাশ্চাত্য পণ্ডিতবর্গের বিচার তরক্ষ নিপুণ্তার সহিত অমুসন্ধান করিয়া প্রতিপাল বিষয়ের পরিপোষণ করিয়াছেন। এই প্রবন্ধে পণ্ডিত মহাশয়ের আধ্যাত্মিক চিন্তার যথেষ্ট পরিচয় পাওয়া যায়। প্রাচ্য প্রতীচ্য চিন্তা ধারার সমন্বর প্রদর্শন করিতে পণ্ডিত মহাশয়কে বহু শাস্ত্র আলোচনা করিতে হইয়াছে। এই প্রবন্ধ চিন্তাশীল ব্যক্তিবর্গের আনন্দ বর্জন করিবে বলিয়া আমার দৃঢ় বিশাস।

251310b

( মহামহোপাধ্যায় ) **এটে থাকেন্দ্রনাথ শর্মা** কলিকাতা সংস্কৃত কলেজের দর্শনাদিশাস্ত্রের অধ্যাপক।